
Obispado de Lugo
Año CXLXII - Nº 3
Septiembre-Diciembre 2024



Edita
Obispado de Lugo

Maquetación e impresión
La Voz de la Verdad

Depósito Legal
LU 8-1958



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 279

Sumario

        IGLESIA DIOCESANA

        Del Sr. Obispo

283	 |  Líneas de acción pastoral 2024-2025

296	 |  Liñas de acción pastoral 2024-2025

309	 |  �Decreto por el que se determinan los templos diocesanos para el Año 
Jubilar Romano

312	 | � Decreto de Disolución de la Fundación Educativa Nites

313	 |  �Erección y Estatutos de la Comisión para la Atención a Menores, 
Personas Vulnerables y sus Familias (Adarga)

323	 |  Compartir la propia persona. Día de la Iglesia diocesana

325	 |  Compartir a propia persoa. Día da Igrexa diocesana

327	 |  �Por ti, por mí, trabajo decente. X Jornada Mundial del Trabajo Decente

330	 |  �Por ti, por min, traballo decente. X Xornada Mundial do Traballo Decente

333	 |  Colecta extraordinaria polos damnificados da DANA

335	 |  Homilía en el Congreso «Escuelas Católicas»

338	 |  Resultado de la colecta por los damnificados de la DANA

339	 |  Mensaje de Navidad

340	 |  Mensaxe do Nadal

341	 |  Inauguración del Año Jubilar Romano 2025

345	 |  Decreto de Indulgencia con motivo del Año Jubilar

346	 |  Decreto de edición digital del Boletín Oficial del Obispado



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o280

        Secretaría General

347	 |  Nombramientos

348	 |  Defunciones

        Información Diocesana

349	 |  Necrológicas

        CONFERENCIA EPISCOPAL

359	 |  Nota y rueda de prensa final de la 268.ª Comisión Permanente

363	 |  Nota y rueda de prensa final de la 126.ª Asamblea Plenaria

        SANTA SEDE

        Santo Padre Francisco

373	 |  �Viaje apostólico de Su Santidad Francisco a Indonesia, Papúa Nueva Guinea, 
Timor Oriental, Singapur

379	 | � Mensaje con ocasión de la Jornada Mundial de la Alimentación

382	 |  ��Santa Misa y canonización de los beatos Manuel Ruiz López y siete 
compañeros y Francisco, Mooti y Rafael Massabki, Giuseppe Allamano, 
Marie-Léonie Paradis y Elena Guerra

386	 |  �Carta encíclica Dilexit Nos sobre el amor humano y divino del Corazón 
de Jesucristo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 281

• Líneas de acción pastoral 2024-2025
• Liñas de acción pastoral 2024-2025
• �Decreto por el que se determinan los templos diocesanos 

para el Año Jubilar Romano
• �Decreto de Disolución de la Fundación Educativa Nites
• �Erección y Estatutos de la Comisión para la Atención a 

Menores, Personas Vulnerables y sus Familias (Adarga)
• Compartir la propia persona. Día de la Iglesia diocesana
• Compartir a propia persoa. Día da Igrexa diocesana
• �Por ti, por mí, trabajo decente. X Jornada Mundial del 

Trabajo Decente
• �Por ti, por min, traballo decente. X Xornada Mundial do 

Traballo Decente
• Colecta extraordinaria polos damnificados da DANA
• Homilía en el Congreso «Escuelas Católicas»
• Resultado de la colecta por los damnificados de la DANA
• Mensaje de Navidad
• Mensaxe do Nadal
• Inauguración del Año Jubilar Romano 2025
• Decreto de Indulgencia con motivo del Año Jubilar
• Decreto de edición digital del Boletín Oficial del Obispado
• �Nombramientos
• �Defunciones
• �Necrológicas

Iglesia Diocesana



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o282



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 283

DEL SR. OBISPO

Líneas de acción pastoral 2024-2025
Renovar la esperanza

1. El gran Jubileo romano de 2025

La convocatoria del Año Jubilar romano de 2025 por nuestro Papa 
Francisco con su Bula «Spes non confundit» nos invita a poner nuestro 
nuevo curso pastoral bajo el signo de la esperanza. Éste ha querido 
el Papa que sea el «mensaje central del próximo Jubileo» (Spes, 1), 
que ha puesto bajo el lema peregrinos de la esperanza.

Nosotros participaremos en las celebraciones jubilares unidos a 
toda la Iglesia, haciéndonos así más conscientes de estar caminando 
juntos en la historia. Nos lo recuerdan especialmente los ritmos del 
Jubileo romano, que refleja el paso de los siglos; pero también la 
celebración ya anunciada para 2025 del 1700 aniversario del pri-
mer gran Concilio ecuménico en Nicea (del año 325), decisivo para 
nuestra profesión de fe en Jesucristo como verdadero Hijo de Dios, 
consustancial al Padre (Spes, 17).

La apertura de la Puerta Santa de la Basílica de San Pedro en el Vati-
cano tendrá lugar el día 24 de diciembre de este 2024; y su clausura 
será el 6 de enero de 2026. 

Pero el Papa ha establecido igualmente que se proceda a una aper-
tura solemne del Año jubilar en todas las Catedrales el día 29 de diciem-
bre de 2024, con una correspondiente clausura el 28 de diciembre 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o284

de 2025. Nosotros procederemos a la apertura diocesana con una 
breve peregrinación a nuestra Catedral Basílica y una celebración 
de la Eucaristía el próximo 29 de diciembre, siguiendo lo dispuesto 
en la Bula papal (Spes, 6c).

Según lo establecido por la Santa Sede, las gracias de este Jubileo 
podrán ser alcanzadas, cumpliendo las condiciones habituales, acu-
diendo como peregrinos de la esperanza a la propia Catedral o a aque-
llos templos que para tal fin indique el Obispo diocesano. Así pues, 
para que el bien espiritual de este gran Año alcance a todo el territo-
rio diocesano y todo fiel sienta cercana la gracia de revivir el Amor 
de Cristo y la pertenencia a su Iglesia, determino que en esta Diócesis 
de Lugo, además de en su Catedral Basílica, los fieles podrán ganar 
la indulgencia jubilar peregrinando a alguno de los siguientes Santuarios: 
Nuestra Señora de los Desamparados en Abades, Nuestra Señora de 
las Angustias en San Pedro de Arcos, Nuestra Señora de Cadeiras, 
San Pedro de Cadoalla, San Julián de Carballo, Santa María La Real 
de O Cebreiro, Virgen de los Remedios en Cesar, Nuestra Señora 
en Curbián, Nuestra Señora de la Peña de Francia en Dozón, Santa 
María de A Ermida, Nuestra Señora de O Faro, Santa María de A Fon-
sagrada, Santo Cristo de Goián, Nuestra Señora de la Salud en San 
Pedro de Líncora, San Eufrasio en Santa María del Mao, San Bernabé 
en Santiago de Martín, San Vicente del Pino en Monforte, Santa María 
Magdalena de Mougán, Nuestra Señora de O Corpiño, Santa María 
de Rendal, Ecce Homo en Santiago de Rubián, Nuestra Señora de la 
Saleta en Siador y Nuestra Señora de los Dolores en Vilasante.

Por otra parte, la Penitenciaría apostólica publicó el 13 de mayo de 
2024 un documento complementario a la Bula con amplias indica-
ciones sobre las indulgencias de este año jubilar. Se precisan en él 
diversas y abundantes formas de ganar esta indulgencia, a fin de 
facilitar al máximo alcanzar la finalidad del Jubileo, es decir, la 
reconciliación y la transformación del corazón. Cualquier duda al 
respecto podrá ser aclarada por nuestra Delegación de liturgia.

Como signo de comunión con el Sucesor de Pedro y con la Iglesia 
universal, se propondrá, en particular, una peregrinación diocesana 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 285

a Roma, que tendrá lugar D. m. del 5 al 8 de mayo de 2025. Desde 
la Santa Sede se ofrece igualmente toda una serie de fechas ya 
reservadas para la celebración según los diferentes estados de vida, 
vocaciones y misiones. De entre estas propuestas, daremos priori-
dad como gesto diocesano a la participación en el Jubileo de los jóvenes, 
previsto del 28 de julio al 3 de agosto de 2025, siguiendo la tradición 
de las JMJ, como instrumento importante de pastoral juvenil. Otras 
peregrinaciones podrán organizarse libremente.

2. Renovar la esperanza

2.1. Guardar memoria del Señor

La celebración del Año Jubilar romano será para nosotros una invi-
tación y un instrumento para renovar la esperanza, no como una 
simple expectativa imprecisa o una actitud optimista ante el futuro, 
sino como dimensión intrínseca de la experiencia cristiana, en la 
vida y ante la muerte.

En efecto, el Papa nos recuerda en su Bula que el fundamento de nues-
tra esperanza es «el amor que brota del Corazón de Jesús traspasado en 
la cruz» (3a), en cuya vida nos ha sido dado participar por el bautismo 
y los sacramentos. Tenemos «la certeza de que nada, ni nadie podrá 
separarnos nunca del amor divino: “¿quién podrá entonces separarnos 
del amor de Cristo? … ni la muerte ni la vida, ni los ángeles, ni los prin-
cipados, ni lo presente ni lo futuro, ni los poderes espirituales, ni lo alto, 
ni lo profundo, ni ninguna otra criatura, podrá separarnos jamás del 
amor de Dios, manifestado en Jesús nuestro Señor”». (3b)

Fundamento de toda vida cristiana y, por tanto, de toda acción pas-
toral es guardar viva esta relación con Cristo, no permitir que caiga 
en el olvido y deje de determinar nuestra mirada sobre la vida y el 
mundo, y nuestras acciones; y que deje de ser entonces causa de 
nuestra esperanza.

La especial peregrinación jubilar de este Año será para nosotros ante 
todo un signo de pertenencia a este Amor del Señor, vivo en su Iglesia, 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o286

y de docilidad a las indicaciones de su Espíritu en nuestra historia 
cotidiana. Pertenecemos al Señor, estamos en una profunda unidad 
con Él establecida en el bautismo. Y queremos guardar viva la memo-
ria de esta pertenencia, como miembros de su Pueblo, que nace y se 
alimenta de su Amor, del compartir su Cuerpo y su Sangre, su Espíritu.

Su presencia en la historia no ha terminado con la muerte en cruz, 
sino que su Amor victorioso atraviesa los siglos como verdadera 
esperanza del mundo, atrae y renueva mentes y corazones de gene-
ración en generación, y se ha convertido en fundamento de nuestra 
vida. Esto es lo que celebramos en el Jubileo romano, que se convoca 
regularmente en principio cada 25 años.

Lo celebraremos para afirmar nuestra fe, nuestra propia identidad 
como cristianos, en estos momentos en los que a todos nos urge 
reconocer de nuevo el Amor del Señor como nuestra esperanza y 
nuestra guía; mientras los poderes de este mundo pretenden impo-
ner otra «memoria» a nuestra conciencia, otra percepción de la histo-
ria y de la vida, según la cual habríamos de poner nuestra confianza 
en los poderosos, los que gobiernan las naciones, los que controlan 
la información y piensan modelar las culturas, que consideran de 
más valor las riquezas que la dignidad o los derechos del prójimo, 
del débil y del necesitado, o de quien no resulta útil.

El Año jubilar nos invita a mirar a nuestra historia con los ojos de 
la fe, nos recuerda el Amor del Señor en quien hemos puesto nues-
tra confianza; nos confirma en nuestra pertenencia a un Pueblo 
que tiene tradición y conciencia propia, que se guía por el Evangelio 
mientras responde a los desafíos de la vida, que se reconoce unido 
en el Sucesor de Pedro.

2.2. Gestos de oración

Hemos de cuidar de esta memoria, agradeciendo y aprovechando 
las ocasiones singulares que nos ofrece la Iglesia universal, como es 
este Jubileo, que nos habla de nuestro recorrido en la historia y nos 
invita a renovar nuestra esperanza.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 287

Pero la memoria del Amor del Señor, de nuestra vinculación con Él, 
se vive y se expresa en nuestra pertenencia eclesial cotidiana. Nues-
tras parroquias y santuarios, sus edificios y sus comunidades, la 
generación de los que nos han transmitido la fe, nuestra Diócesis, 
nos hablan de nuestra identidad, de nuestro ser personal y comu-
nitario, habitado por la fe y la caridad, y en el que procuramos que 
no se apague la llama de la esperanza. No hemos de minusvalorar 
nunca la vida de nuestras comunidades, en la sencillez y humildad 
de sus gestos y sus encuentros; ni dejar de cuidar y sostener con 
empeño una conciencia despierta y madura en nuestros fieles cris-
tianos.

Por eso, junto con las celebraciones especiales, la convocatoria del 
Año jubilar es también, al mismo tiempo, una invitación a volver la 
mirada a estas referencias eclesiales cercanas, a valorarlas y cui-
darlas particularmente. Celebramos cada 25 años solemnemente 
en la Iglesia universal lo que somos todos los días, lo que vivimos 
cada curso participando en el misterio de la reconciliación y de la 
comunión con Dios.

Por ello, nosotros este año pondremos un acento especial en cui-
dar esta memoria consciente, a través de algunos gestos de oración 
que propondremos por zonas a lo largo de la Diócesis. Volver la mirada 
a Dios, en primera persona, recordar la necesidad de hacerlo cada 
día, salvaguarda la conciencia de nuestra identidad como cristianos, 
de nuestra posición en el mundo, de las prioridades y criterios de 
acción en nuestra vida.

Rezamos, hablamos con Dios; pero no solos, sino unidos a Cristo 
Jesús, en comunión con Él, lo que nos da certeza de ser escuchados 
por el Padre, la confianza necesaria para entrar con toda nuestra 
pobreza en Su presencia.

Haremos, pues, juntos este curso algunos gestos explícitos de ora-
ción, para ayudarnos en este camino. Aunque se trata evidente-
mente de una línea de acción pastoral fundamental y permanente en 
la vida de nuestras comunidades. Todos hemos de aprender siempre 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o288

de nuevo a acompañar con la oración común y con el testimonio 
mutuo las necesidades y los momentos más significativos, los desa-
fíos que experimentamos en la vida.

También desde los organismos de preparación del Jubileo romano 
se nos pide insistir pastoralmente este año en la oración, para lo 
que han preparado algunos cuadernos, que nuestra Delegación va 
transmitiendo a todos y que pueden ser usados en parroquias y 
comunidades.

Pero a ello sirven muy directamente también los santuarios, las 
peregrinaciones, las fiestas de los santos, en las que los fieles oran 
y se reconocen Pueblo de Dios, con una tradición, con unas formas, 
con una conciencia llamada a ser cada vez más clara, más ilumi-
nada por la fe. 

En este sentido, la religiosidad popular, bien cuidada pastoralmente, 
es parte constitutiva de un camino hecho juntos, perteneciendo con-
cretamente a una historia y a un Pueblo con rostro propio, funda-
mentado en el Amor del Señor.

Este acento puesto en la oración, en la memoria de Cristo —como 
sugiere la Santa Sede este año—, los gestos particulares que poda-
mos hacer durante el curso y los momentos singulares que solemos 
vivir en santuarios y peregrinaciones, podrían confluir en una más 
solemne celebración del Corpus y particularmente de la Ofrenda del 
Reino de Galicia al Santísimo Sacramento, de la que se prevé un 
posible reconocimiento este curso como BIC inmaterial.

Expresaríamos así del mejor modo nuestra fe en Cristo y nuestra 
pertenencia a su Iglesia, como Pueblo que camina en medio del 
mundo. Pues profesaríamos la fe verdadera de nuevo, según tradi-
ción secular gallega y lucense, ante el misterio de la Eucaristía, en 
comunión con Jesús, a quien adoramos como Hijo de Dios, en su 
naturaleza humana y divina —como nos enseñó el Concilio de Nicea. 
Y afirmaríamos nuestro ser y nuestra historia como Iglesia, presente 
en esta nuestra tierra gallega desde los orígenes y viva también hoy 
por gracia de Dios.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 289

2.3. Eucaristía dominical

Por supuesto, para renovar la esperanza, para mantener la fe ante 
los retos de nuestro tiempo, es necesaria la forma primera de reali-
zación de nuestro ser Iglesia: la participación personal en el misterio 
de la reconciliación y de la comunión con el Señor, expresado plena-
mente en la celebración eucarística dominical.

Por ello, siempre será una prioridad pastoral la invitación insistente 
a los fieles a participar juntos en la Santa Misa los domingos, a vivir 
el propio ser Iglesia en el contexto concreto de una verdadera comu-
nidad cristiana. Esta participación es la forma primera de obedien-
cia a la palabra del Señor: haced esto en memoria mía; y es sostén y 
referencia primordial de nuestra identidad cristiana.

Por consiguiente, es tarea principal, anterior a otros posibles servi-
cios pastorales, ofrecer a los fieles la posibilidad de participar todos 
los domingos en la celebración eucarística, y poner de relieve el sig-
nificado fundamental de este momento de encuentro y unidad, de 
pertenencia al Señor. A ello contribuirá decisivamente cuidar el «ars 
celebrandi», los diversos aspectos de la celebración, pero igualmente 
la relación personal y comunitaria con todos los fieles. De modo que 
la Iglesia, también en el mundo rural, pueda ser lugar concreto de 
vida en la fe y en la esperanza para nuestros fieles, y posibilidad real 
de encuentro con Cristo para todos. 

Estas perspectivas convergen con las indicaciones generales que 
resuenan en la Iglesia universal, concretamente en el Instrumentum 
laboris preparado para la Asamblea sinodal del próximo octubre de 
2024. Hablando de las parroquias, subraya, en efecto, la conciencia 
«de que debemos hacer más para aprovechar la gran plasticidad de 
nuestras parroquias, entendidas como comunidad de comunidades, 
al servicio de la creatividad misionera» (89).

Insiste en que hay «un número cada vez mayor de formas que no 
se refieren a una base geográficamente definida» (90). Tampoco en 
nuestra Diócesis, por nuestra particular evolución social y eclesial, 
y a pesar de su tradición quizá milenaria, basta ya la sola referencia 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o290

geográfica; sino que, junto con ésta, que forma parte sin duda de 
nuestro ser y de nuestro tejido humano más propio, estamos llama-
dos a promover y cuidar «los vínculos de unidad» de los fieles, en 
las formas más adecuadas a «cada contexto particular», para hacer 
posible una experiencia real de vida y «pertenencia a la Iglesia» (90). 
Es un desafío pastoral ya presente, y el camino del futuro para la fe 
en nuestra tierra.

Así pues, también el curso que empieza seguirá siendo línea de 
acción prioritaria en nuestra Diócesis continuar el proceso de reor-
denación pastoral, con el objetivo de hacer posible la permanencia 
de una plena presencia eclesial en todo nuestro territorio y la parti-
cipación activa y consciente de todos los fieles en la vida de la Iglesia.

3. Educación en la fe

Expresión fundamental de la esperanza es igualmente cuidar la 
educación, que confía y trabaja por el futuro de bien al que está des-
tinada la persona, más allá de sus condiciones personales y sociales. 
Esta responsabilidad es también la consecuencia natural del bau-
tismo, de la introducción de hijos e hijas a una vida nueva en Cristo; 
pues no podrán crecer en la fe —e incluso quizá ni salvaguardarla—, 
si no están rodeados de interés y cariño, si no se los educa cristia-
namente en todos los sentidos de la palabra.

A este respecto, la Conferencia episcopal española nos ofrece este 
curso un instrumento que puede ser importante para el camino 
educativo de nuestros fieles, en particular niños y jóvenes: la prepa-
ración y celebración de un Congreso sobre vocaciones, «Iglesia, asamblea 
de llamados para la misión», que tendrá lugar en Madrid del 7 al 9 
de febrero de 2025. Pues todo el proceso de iniciación cristiana, de 
educación y crecimiento en la fe, alcanza su fruto maduro cuando el 
fiel acoge conscientemente alguna de las formas de la vocación cris-
tiana; es decir, cuando comprende la propia existencia en relación 
con el Señor, como fundamentada en su Amor, y se siente llamado a 
responderle igualmente en la libertad de la propia entrega personal.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 291

La correspondiente Delegación facilitará la información y la parti-
cipación en los trabajos previos y en los días de celebración de este 
Congreso; con la esperanza de que esta iniciativa sirva para poten-
ciar el servicio de la pastoral vocacional en nuestra Diócesis.

3.1. Catequesis

En este horizonte, será prioritario para nosotros este curso el cui-
dado de la catequesis, del proceso de iniciación cristiana.

Desde la «Delegación de educación en la fe» se ha hecho ya una 
amplia visita a las diversas zonas de la Diócesis; y tanto los Conse-
jos de arciprestes como el presbiteral han podido constatar no sólo 
las dificultades y fortalezas de nuestros procesos catequéticos, sino 
también las nuevas condiciones familiares y culturales en que tie-
nen lugar.

Por supuesto, este curso será esencial, como siempre, cuidar la 
forma en que se realiza la catequesis, parroquial e interparroquial, 
así como la presencia de los catequistas y su acompañamiento. 
Pero querríamos además poder llevar a cabo un proceso conjunto de 
reflexión, en las diversas zonas pastorales, sobre las condiciones 
actuales de realización de la catequesis y de la iniciación cristiana.

Es conveniente pensar juntos y compartir dificultades y amenazas, 
fortalezas y oportunidades de la situación actual, teniendo en cuenta 
las nuevas circunstancias familiares, educativas y sociales; y con-
siderando también las exigencias de una situación en que se hace 
necesario, incluso en la misma catequesis, un «primer anuncio», no 
pudiendo contarse con que el Evangelio y la fe hayan sido transmi-
tidos ya inicialmente en las familias y las parroquias, como sucedía 
en anteriores generaciones. Al mismo tiempo, podremos compartir 
algunas de las «buenas prácticas» que se realizan igualmente a lo 
largo de nuestra Diócesis. Nuestra Delegación propondrá para todo 
ello algunos pasos posibles.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o292

3.2. Escuela

Por otra parte, seguirá siendo también una línea de acción pastoral 
prioritaria la atención a la misión educativa de la Iglesia en el ámbito 
de la enseñanza.

En este curso será necesario asentar definitivamente la Fundación 
educativa que asumirá la titularidad, la gestión y/o la pastoral de 
nuestros Colegios diocesanos. Están llamados a ser un instrumento 
decisivo para la educación en la fe y para la relación pastoral con 
muchas familias; y, por las respuestas recibidas hasta ahora, corres-
ponden a necesidades muy reales y sentidas por los fieles.

En este horizonte, será bueno dar pasos, en las líneas indicadas por el 
pasado Congreso convocado por la CEE, «La Iglesia en la educación: 
presencia y compromiso»; para contribuir a que los diferentes Colegios 
o iniciativas educativas de identidad católica de nuestra Diócesis puedan 
caminar y responder juntos a los desafíos actuales de la misión de la 
Iglesia en este ámbito, más allá de la titularidad de cada uno.

Convendrá insistir, por otra parte, en el sentido y la necesidad de la 
materia de Religión católica en el currículum escolar. Es parte impor-
tante de la educación en la fe y, sin esta materia, puede ser difícil a 
niños y jóvenes conocer y comprender el propio patrimonio moral 
y religioso, abrirse a la inteligencia de la fe y confirmar la propia 
adhesión personal a ella.

La materia de la Ere debe ser vista como parte constitutiva de un 
proceso educativo integral, en particular para los fieles católicos. 
Conviene, por ello, apoyarla pastoralmente, ante las familias y ante 
toda la comunidad parroquial; así como cuidar la relación con sus 
profesores. Será oportuno encontrar los modos de insistir en su 
propuesta, especialmente en los momentos más decisivos para la 
matriculación en las escuelas. Contaremos para ello con la colabo-
ración de nuestra Delegación.

En conjunto, a este respecto, podría decirse que sigue siendo una 
opción pastoral absolutamente prioritaria el cuidado de la relación 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 293

«parroquia/familia/escuela», como tres pilares necesarios para la 
transmisión y la educación en la fe.

4. Caridad

La esperanza cristiana se funda en la certeza del Amor del Señor, 
que llegó a la muerte por nosotros y nuestra salvación. Esta memoria 
revive particularmente cuando se hace experiencia de la caridad, 
ante el testimonio vivo del amor que recibimos gratuitamente en 
nuestra historia.

El encuentro con este amor confirma siempre nuestra esperanza, la 
refuerza en sus fundamentos mismos. Esto puede decirse de todas 
las formas de amor verdadero, en primer lugar y del modo más 
inmediato, el de los padres y madres, de los matrimonios, en rela-
ción con los cuales los hijos hemos adquirido siempre las certezas 
más hondas y hemos despertado a la esperanza. Puede decirse, por 
supuesto, de todos los que entregan su vida por nuestro Señor y por 
los hermanos: los mártires de la fe, sus testigos en medio de nuestra 
sociedad en circunstancias con frecuencia adversas, las personas de 
vida consagrada, los muchos santos que viven la caridad con sen-
cillez, por supuesto aquellos que veneramos en los altares y la San-
tísima Virgen María. Caminar así, en un Pueblo unido, rico de tes-
tigos, animado por el Amor del Señor y la certeza de la vida eterna, 
sostiene nuestra propia esperanza en todas las dificultades.

De hecho, desde el Secretariado del Jubileo se nos pide un gesto par-
ticular de caridad, que exprese el aliento más hondo del año jubilar, 
visibilizando ante todo el Pueblo de Dios una realidad de sufrimiento 
que la Iglesia está atendiendo. Se nos propone incluso un gesto con-
creto: reflexionar y animar a la colaboración en favor de las víctimas de 
trata, hombres y mujeres. Nosotros podremos hacerlo con la ayuda 
de nuestra Caritas diocesana, que lleva adelante ya desde hace años 
un «Programa de atención a mujeres víctimas de violencia, trata o 
explotación sexual»; de modo que este curso tomemos mayor con-
ciencia de este drama grande y creciente, y expresemos de forma 
concreta nuestra solidaridad y colaboración.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o294

En este sentido, quisiera subrayar igualmente la iniciativa pastoral 
que llamamos «Casa de la misericordia», que esperamos poder inau-
gurar, Dios mediante, este curso, vinculada también con los proyec-
tos de nuestra Caritas Diocesana.

Será un servicio destinado directamente a los presos que salen de 
la cárcel en tercer grado, con algún permiso penitenciario, y nece-
sitan un lugar de residencia para ello. Se continúa y actualiza así 
una iniciativa que existía desde hace años en la Diócesis, y que 
nos propusimos renovar con ocasión del pasado «Año jubilar de la 
Misericordia», convocado ya por el papa Francisco. La abriremos 
en este nuevo «Año jubilar» bajo el signo de la esperanza, parti-
cularmente adecuado a la situación de las personas que recibirán 
estos servicios. Confiamos que contribuya a que los usuarios pue-
dan hacer la experiencia con la que Francisco nos habla a todos de 
la necesidad del perdón y del perdonar: una «experiencia colma de 
perdón no puede sino abrir el corazón y la mente a perdonar. Per-
donar no cambia el pasado, no puede modificar lo que ya sucedió; 
y, sin embargo, el perdón puede permitir que cambie el futuro y se 
viva de una manera diferente, sin rencor, sin ira ni venganza. El 
futuro iluminado por el perdón hace posible que el pasado se lea 
con otros ojos, más serenos, aunque estén aún surcados por las 
lágrimas.» (23c)

Ambas iniciativas son sin duda expresión muy adecuada de la ver-
dadera caridad, que hace posible en cualquier circunstancia el des-
pertar renovado de la vida y de la esperanza.

5. Madre de la esperanza

Encomendamos, en fin, el curso pastoral con todas sus muchas 
actividades, programadas o imprevistas, a la Santísima Virgen 
María, Estrella de los mares, «título expresivo de la esperanza cierta 
de que, en los borrascosos acontecimientos de la vida, la Madre de 
Dios viene en nuestro auxilio, nos sostiene y nos invita a confiar y a 
seguir esperando» (24).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 295

Todos los que tenemos responsabilidad pastoral, cada uno de los 
fieles en su vocación y misión, estamos llamados a ser testigos creí-
bles, signos e instrumentos de esperanza; y necesitamos guardar en 
el corazón la memoria viva del Amor del Señor.

Pidamos esta inmensa riqueza, capaz de sostener toda nuestra 
existencia y nuestra labor, para nosotros mismos y los unos para 
los otros. Acompañémonos y sostengámonos de buena gana en la 
esperanza, especialmente en momentos de oscuridad o dificultad. 
Que la caridad mutua sea siempre un consuelo e ilumine nuestras 
relaciones, sobre todo a la hora de necesitar u ofrecer un consejo, o 
incluso de una corrección fraterna.

Que nuestra Madre, la Virgen María, nos muestre a Jesús, fruto 
bendito de su vientre, al Buen Pastor que nos amó y se entregó por 
nosotros. Bajo su amparo ponemos nuestro curso pastoral, tareas, 
esfuerzos, relaciones, también momentos de cansancio, y nuestras 
personas en primer lugar. 

¡Santa María, Virgen de los Ojos Grandes, llenos de luz por estar 
siempre contemplando a Jesús, en el pesebre, en la cruz y en la glo-
ria, Madre de Dios y Madre nuestra, ruega por nosotros, para que en 
este curso podamos hacer presente a todos la luz de la esperanza!

+ Alfonso Carrasco Rouco 
   Obispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o296

Liñas de acción pastoral 2024-2025
Renovar a esperanza

1. O gran Xubileu romano de 2025

A convocatoria do Ano Xubilar romano de 2025 polo noso Papa 
Francisco coa súa Bula «Spes non confundit» invítanos a poñer o noso 
novo curso pastoral baixo o signo da esperanza. Esta quixo o Papa 
que sexa a «mensaxe central do próximo Xubileu» (Spes, 1), que puxo 
baixo o lema peregrinos da esperanza.

Nós participaremos nas celebracións xubilares unidos a toda a Igrexa, 
facéndonos así máis conscientes de estar camiñando xuntos na his-
toria. Lémbrannolo especialmente os ritmos do Xubileu romano, que 
reflicte o paso dos séculos; pero tamén a celebración xa anunciada 
para 2025 do 1700 aniversario do primeiro gran Concilio ecuménico 
en Nicea (do ano 325), decisivo para a nosa profesión de fe en Xesu-
cristo como verdadeiro Fillo de Deus, consustancial ao Pai (Spes, 17).

A apertura da Porta Santa da Basílica de San Pedro no Vaticano terá 
lugar o día 24 de decembro deste 2024; e a súa clausura será o 6 de 
xaneiro de 2026. 

Pero o Papa estableceu igualmente que se proceda a unha apertura 
solemne do Ano xubilar en todas as Catedrais o día 29 de decembro de 
2024, cunha correspondente clausura o 28 de decembro de 2025. 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 297

Nós procederemos á apertura diocesana cunha breve peregrinación 
á nosa Catedral Basílica e unha celebración da Eucaristía o próximo 
29 de decembro, seguindo o disposto na Bula papal (Spes, 6c).

Segundo o establecido pola Santa Sé, as grazas deste Xubileu pode-
rán ser alcanzadas, cumprindo as condicións habituais, acudindo 
como peregrinos da esperanza á propia Catedral ou a aqueles tem-
plos que para tal fin indique o Bispo diocesano. Así pois, para que o 
ben espiritual deste gran Ano alcance a todo o territorio diocesano 
e todo fiel sinta próxima a graza de revivir o Amor de Cristo e a per-
tenza á súa Igrexa, determino que nesta Diocese de Lugo, ademais de 
na súa Catedral Basílica, os fieis poderán gañar a indulxencia xubilar 
peregrinando a algún dos seguintes Santuarios: Nosa Señora dos Des-
amparados en Abades, Nosa Señora das Angustias en San Pedro de 
Arcos, Nosa Señora de Cadeiras, San Pedro de Cadoalla, San Xulián 
de Carballo, Santa María A Real de O Cebreiro, Virxe dos Remedios 
en Cesar, Nosa Señora en Curbián, Nosa Señora da Peña de Francia 
en Dozón, Santa María de A Ermida, Nosa Señora de O Faro, Santa 
María de A Fonsagrada, Santo Cristo de Goián, Nosa Señora da Saúde 
en San Pedro de Líncora, San Eufrasio en Santa María do Mao, San 
Bernabé en Santiago de Martín, San Vicente do Pino en Monforte, 
Santa María Magdalena de Mougán, Nosa Señora de O Corpiño, Santa 
María de Rendal, Ecce Homo en Santiago de Rubián, Nosa Señora da 
Saleta en Siador e Nosa Señora das Dores en Vilasante.

Por outra banda, a Penitenciaría apostólica publicou o 13 de maio de 
2024 un documento complementario á Bula con amplas indicacións 
sobre as indulxencias deste ano xubilar. Precísanse nel diversas e 
abundantes formas de gañar esta indulxencia, a fin de facilitar ao 
máximo alcanzar a finalidade do Xubileu, é dicir a reconciliación e 
a transformación do corazón. Calquera dúbida respecto diso poderá 
ser aclarada pola nosa Delegación de liturxia.

Como signo de comuñón co Sucesor de Pedro e coa Igrexa univer-
sal, propoñerase, en particular, unha peregrinación diocesana a Roma, 
que terá lugar D.m. do 5 ao 8 de maio de 2025. Desde a Santa Sé 
ofrécese igualmente toda unha serie de datas xa reservadas para 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o298

a celebración segundo os diferentes estados de vida, vocacións e 
misións. De entre estas propostas, daremos prioridade como xesto 
diocesano á participación no Xubileu dos mozos, previsto do 28 de 
xullo ao 3 de agosto de 2025, seguindo a tradición das XMX, como 
instrumento importante de pastoral xuvenil. Outras peregrinacións 
poderán organizarse libremente.

2. Renovar a esperanza

2.1. Gardar memoria do Señor

A celebración do Ano Xubilar romano será para nós unha invitación 
e un instrumento para renovar a esperanza, non como unha sim-
ple expectativa imprecisa ou unha actitude optimista ante o futuro, 
senón como dimensión intrínseca da experiencia cristiá, na vida e 
ante a morte.

En efecto, o Papa lémbranos na súa Bula que o fundamento da nosa 
esperanza é «o amor que brota do Corazón de Xesús traspasado na 
cruz» (3a), en cuxa vida nos foi dado participar polo bautismo e os 
sacramentos. Temos «a certeza de que nada, nin ninguén poderá 
separarnos nunca do amor divino: ‘quen poderá entón separarnos do 
amor de Cristo? … nin a morte nin a vida, nin os anxos, nin os princi-
pados, nin o presente nin o futuro, nin os poderes espirituais, nin o 
alto, nin o profundo, nin ningunha outra criatura, poderá separarnos 
xamais do amor de Dios, manifestado en Xesús o noso Señor’.» (3b)

Fundamento de toda vida cristiá e, por tanto, de toda acción pastoral é 
gardar viva esta relación con Cristo, non permitir que caia no esque-
cemento e deixe de determinar a nosa mirada sobre a vida e o mundo, 
e as nosas accións; e que deixe de ser entón causa da nosa esperanza.

A especial peregrinación xubilar deste ano será para nós ante todo 
un signo de pertenza a este Amor do Señor, vivo na súa Igrexa, e 
de docilidade ás indicacións do seu Espírito na nosa historia cotiá. 
Pertencemos ao Señor, estamos nunha profunda unidade con El 
establecida no bautismo. E queremos gardar viva a memoria desta 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 299

pertenza, como membros do seu Pobo, que nace e se alimenta do 
seu Amor, do compartir o seu Corpo e o seu Sangue, o seu Espírito.

A súa presenza na historia non terminou coa morte en cruz, senón 
que o seu Amor vitorioso atravesa os séculos como verdadeira espe-
ranza do mundo, atrae e renova mentes e corazóns de xeración en 
xeración, e converteuse en fundamento da nosa vida. Isto é o que 
celebramos no Xubileu romano, que se convoca regularmente en 
principio cada 25 anos.

Celebrarémolo para afirmar a nosa fe, a nosa propia identidade como 
cristiáns, nestes momentos nos que a todos nos urxe recoñecer de 
novo o Amor do Señor como a nosa esperanza e a nosa guía; men-
tres os poderes deste mundo pretenden impoñer outra «memoria» 
á nosa conciencia, outra percepción da historia e da vida, segundo 
a cal haberiamos de poñer a nosa confianza nos poderosos, os que 
gobernan as nacións, os que controlan a información e pensan 
modelar as culturas, que consideran de máis valor as riquezas que 
a dignidade ou os dereitos do próximo, do débil e do necesitado, ou 
de quen non resulta útil.

O Ano xubilar convídanos a mirar á nosa historia cos ollos da fe, 
lémbranos o Amor do Señor en quen puxemos a nosa confianza; 
confírmanos na nosa pertenza a un Pobo que ten tradición e con-
ciencia propia, que se guía polo Evanxeo mentres responde os desa-
fíos da vida, que se recoñece unido no Sucesor de Pedro.

2.2. Xestos de oración

Habemos de coidar desta memoria, agradecendo e aproveitando as 
ocasións singulares que nos ofrece a Igrexa universal, como é este 
Xubileu, que nos fala do noso percorrido na historia e convídanos a 
renovar a nosa esperanza.

Pero a memoria do Amor do Señor, da nosa vinculación con El, 
vívese e exprésase na nosa pertenza eclesial cotiá. As nosas parro-
quias e santuarios, os seus edificios e as súas comunidades, a xera-
ción dos que nos transmitiron a fe, a nosa Diocese, fálannos da nosa 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o300

identidade, do noso ser persoal e comunitario, habitado pola fe e 
a caridade, e no que procuramos que non se apague a chama da 
esperanza. Non habemos de minusvalorar nunca a vida das nosas 
comunidades, na sinxeleza e humildade dos seus xestos e os seus 
encontros; nin deixar de coidar e soster con empeño unha concien-
cia esperta e madura nos nosos fieis cristiáns.

Por iso, xunto coas celebracións especiais, a convocatoria do Ano 
xubilar é tamén, ao mesmo tempo, unha invitación para volver a 
mirada a estas referencias eclesiais próximas, a valoralas e coidalas 
particularmente. Celebramos cada 25 anos solemnemente na Igrexa 
universal o que somos todos os días, o que vivimos cada curso parti-
cipando no misterio da reconciliación e da comuñón con Deus.

Por iso, nós este ano poñeremos un acento especial en coidar esta 
memoria consciente, a través dalgúns xestos de oración que propoñere-
mos por zonas ao longo da Diocese. Volver a mirada a Deus, en pri-
meira persoa, lembrar a necesidade de facelo cada día, salvagarda a 
conciencia da nosa identidade como cristiáns, da nosa posición no 
mundo, das prioridades e criterios de acción na nosa vida.

Rezamos, falamos con Deus; pero non sós, senón unidos a Cristo 
Xesús, en comuñón con El, o que nos dá certeza de ser escoitados 
polo Pai, a confianza necesaria para entrar con toda a nosa pobreza 
na Súa presenza.

Faremos, pois, xuntos este curso algúns xestos explícitos de ora-
ción, para axudarnos neste camiño. Aínda que se trata evidente-
mente dunha liña de acción pastoral fundamental e permanente na 
vida das nosas comunidades. Todos habemos de aprender sempre 
de novo a acompañar coa oración común e co testemuño mutuo as 
necesidades e os momentos máis significativos, os desafíos que 
experimentamos na vida.

Tamén desde os organismos de preparación do Xubileu romano 
pídesenos insistir pastoralmente este ano na oración, para o que 
prepararon algúns cadernos, que a nosa Delegación vai transmi-
tindo a todos e que poden ser usados en parroquias e comunidades.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 301

Pero a iso serven moi directamente tamén os santuarios, as pere-
grinacións, as festas dos santos, nas que os fieis oran e recoñécense 
Pobo de Deus, cunha tradición, cunhas formas, cunha conciencia 
chamada a ser cada vez máis clara, máis iluminada pola fe. 

Neste sentido, a relixiosidade popular, ben coidada pastoralmente, é 
parte constitutiva dun camiño feito xuntos, pertencendo concreta-
mente a unha historia e a un Pobo con rostro propio, fundamentado 
no Amor do Señor.

Este acento posto na oración, na memoria de Cristo —como suxire 
a Santa Sé este ano—, os xestos particulares que podamos facer 
durante o curso e os momentos singulares que adoitamos vivir en 
santuarios e peregrinacións, poderían confluír nunha máis solemne 
celebración do Corpus e particularmente da Ofrenda do Reino de 
Galicia ao Santísimo Sacramento, da que se prevé un posible reco-
ñecemento este curso como BIC inmaterial.

Expresariamos así do mellor modo a nosa fe en Cristo e a nosa per-
tenza á súa Igrexa, como Pobo que camiña no medio do mundo. 
Pois profesariamos a fe verdadeira de novo, segundo tradición 
secular galega e lucense, ante o misterio da Eucaristía, en comuñón 
con Xesús, a quen adoramos como Fillo de Deus, na súa natureza 
humana e divina —como nos ensinou o Concilio de Nicea. E afirma-
riamos o noso ser e a nosa historia como Igrexa, presente nesta nosa 
terra galega desde as orixes e viva tamén hoxe por graza de Deus.

2.3. Eucaristía dominical

Por suposto, para renovar a esperanza, para manter a fe ante os 
retos do noso tempo, é necesaria a forma primeira de realización do 
noso ser Igrexa: a participación persoal no misterio da reconcilia-
ción e da comuñón co Señor, expresado plenamente na celebración 
eucarística dominical.

Por iso, sempre será unha prioridade pastoral a invitación insistente 
aos fieis para participar na Santa Misa os domingos, a vivir o propio 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o302

ser Igrexa no contexto concreto dunha verdadeira comunidade cris-
tiá. Esta participación é a forma primeira de obediencia á palabra do 
Señor: facede isto en memoria miña; e é sostén e referencia primor-
dial da nosa identidade cristiá.

Por conseguinte, é tarefa principal, anterior a outros posibles ser-
vizos pastorais, ofrecer aos fieis a posibilidade de participar todos 
os domingos na celebración eucarística, e poñer de relevo o sig-
nificado fundamental deste momento de encontro e unidade, de 
pertenza ao Señor. A iso contribuirá decisivamente coidar o «ars 
celebrandi», os diversos aspectos da celebración, pero igualmente 
a relación persoal e comunitaria con todos os fieis. De modo que a 
Igrexa, tamén no mundo rural, poida ser lugar concreto de vida na 
fe e na esperanza para os nosos fieis, e posibilidade real de encon-
tro con Cristo para todos. 

Estas perspectivas converxen coas indicacións xerais que resoan 
na Igrexa universal, concretamente no Instrumentum laboris prepa-
rado para a Asemblea sinodal do próximo outubro de 2024. Falando 
das parroquias, subliña, en efecto, a conciencia «de que debemos 
facer máis para aproveitar a gran plasticidade das nosas parroquias, 
entendidas como comunidade de comunidades, ao servizo da crea-
tividade misioneira» (89).

Insiste en que hai «un número cada vez maior de formas que non 
se refiren a unha base xeograficamente definida» (90). Tampouco 
na nosa Diocese, pola nosa particular evolución social e eclesial, e a 
pesar da súa tradición quizá milenaria, xa abonda a soa referencia 
xeográfica; senón que, xunto con esta, que forma parte sen dúbida 
do noso ser e do noso tecido humano máis propio, estamos chama-
dos a promover e coidar «os vínculos de unidade» dos fieis, nas for-
mas máis adecuadas a «cada contexto particular», para facer posible 
unha experiencia real de vida e «pertenza á Igrexa» (90). É un desa-
fío pastoral xa presente, e o camiño do futuro para a fe na nosa terra.

Así pois, tamén o curso que empeza seguirá sendo liña de acción 
prioritaria na nosa Diocese continuar o proceso de reordenación 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 303

pastoral, co obxectivo de facer posible a permanencia dunha plena 
presenza eclesial en todo o noso territorio e a participación activa e 
consciente de todos os fieis na vida da Igrexa.

3. Educación na fe

Expresión fundamental da esperanza é igualmente coidar a edu-
cación, que confía e traballa polo futuro de ben ao que está desti-
nada a persoa, máis aló das súas condicións persoais e sociais. Esta 
responsabilidade é tamén a consecuencia natural do bautismo, da 
introdución de fillos e fillas a unha vida nova en Cristo; pois non 
poderán crecer na fe —e mesmo quizá nin salvagardala—, se non 
están rodeados de interese e agarimo, se non llos educa cristiana-
mente en todos os sentidos da palabra.

A este respecto, a Conferencia episcopal española ofrécenos este 
curso un instrumento que pode ser importante para o camiño edu-
cativo dos nosos fieis, en particular nenos e novos: a preparación 
e celebración dun Congreso sobre vocacións, «Igrexa, asemblea de cha-
mados para a misión», que terá lugar en Madrid do 7 ao 9 de febreiro 
de 2025. Pois todo o proceso de iniciación cristiá, de educación e 
crecemento na fe, alcanza o seu froito maduro cando o fiel acolle 
conscientemente algunha das formas da vocación cristiá; é dicir, 
cando comprende a propia existencia en relación co Señor, como 
fundamentada no seu Amor, e se sente chamado a responderlle 
igualmente na liberdade da propia entrega persoal.

A correspondente Delegación facilitará a información e a participa-
ción nos traballos previos e nos días de celebración deste Congreso; 
coa esperanza de que esta iniciativa sirva para potenciar o servizo 
da pastoral vocacional na nosa Diocese.

3.1. Catequese

Neste horizonte, será prioritario para nós este curso o coidado da 
catequese, do proceso de iniciación cristiá.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o304

Desde a «Delegación de educación na fe» fíxose xa unha ampla visita 
ás diversas zonas da Diocese; e tanto os Consellos de arciprestes 
como o presbiteral puideron constatar non só as dificultades e for-
talezas dos nosos procesos catequéticos, senón tamén as novas con-
dicións familiares e culturais en que teñen lugar.

Por suposto, este curso será esencial, como sempre, coidar a forma 
en que se realiza a catequese, parroquial e interparroquial, así como 
a presenza dos catequistas e o seu acompañamento. Pero quereria-
mos ademais poder levar a cabo un proceso conxunto de reflexión, nas 
diversas zonas pastorais, sobre as condicións actuais de realización 
da catequese e da iniciación cristiá.

É conveniente pensar xuntos e compartir dificultades e ameazas, 
fortalezas e oportunidades da situación actual, tendo en conta as 
novas circunstancias familiares, educativas e sociais; e conside-
rando tamén as esixencias dunha situación en que se fai nece-
sario, mesmo na mesma catequese, un «primeiro anuncio», non 
podendo contarse con que o Evanxeo e a fe fosen transmitidos xa 
inicialmente nas familias e as parroquias, como sucedía en ante-
riores xeracións. Ao mesmo tempo, poderemos compartir algun-
has das «boas prácticas» que se realizan igualmente ao longo da 
nosa Diocese. A nosa Delegación propoñerá para todo iso algúns 
pasos posibles.

3.2. Escola

Por outra banda, seguirá sendo tamén unha liña de acción pasto-
ral prioritaria a atención á misión educativa da Igrexa no ámbito do 
ensino.

Neste curso será necesario asentar definitivamente a Fundación 
educativa que asumirá a titularidade, a xestión e/ou a pastoral dos 
nosos Colexios diocesanos. Están chamados a ser un instrumento 
decisivo para a educación na fe e para a relación pastoral con moitas 
familias; e, polas respostas recibidas ata o de agora, corresponden a 
necesidades moi reais e sentidas polos fieis.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 305

Neste horizonte, será bo dar pasos, nas liñas indicadas polo pasado 
Congreso convocado pola CEE, «A Igrexa na educación: presenza e 
compromiso»; para contribuír a que os diferentes Colexios ou iniciati-
vas educativas de identidade católica da nosa Diocese poidan camiñar 
e responder xuntos aos desafíos actuais da misión da Igrexa neste 
ámbito, máis aló da titularidade de cada un.

Convirá insistir, por outra banda, no sentido e a necesidade da mate-
ria de Relixión católica no currículo escolar. É parte importante da 
educación na fe e, sen esta materia, pode ser difícil a nenos e mozos 
coñecer e comprender o propio patrimonio moral e relixioso, abrirse 
á intelixencia da fe e confirmar a propia adhesión persoal a ela.

A materia da ERE debe ser vista como parte constitutiva dun pro-
ceso educativo integral, en particular para os fieis católicos. Convén, 
por iso, apoiala pastoralmente, ante as familias e ante toda a comu-
nidade parroquial; así como coidar a relación cos seus profesores. 
Será oportuno atopar os modos de insistir na súa proposta, espe-
cialmente nos momentos máis decisivos para a matriculación nas 
escolas. Contaremos para iso coa colaboración da nosa Delegación.

En conxunto, a este respecto, podería dicirse que segue sendo 
unha opción pastoral absolutamente prioritaria o coidado da rela-
ción «parroquia/familia/escola», como tres piares necesarios para a 
transmisión e a educación na fe.

4. Caridade

A esperanza cristiá fúndase na certeza do Amor do Señor, que che-
gou á morte por nós e a nosa salvación. Esta memoria revive parti-
cularmente cando se fai experiencia da caridade, ante o testemuño 
vivo do amor que recibimos gratuitamente na nosa historia.

O encontro con este amor confirma sempre a nosa esperanza, refór-
zaa nos seus fundamentos mesmos. Isto pode dicirse de todas as 
formas de amor verdadeiro, en primeiro lugar e do modo máis inme-
diato, o dos pais e nais, dos matrimonios, en relación cos cales os 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o306

fillos adquirimos sempre as certezas máis fondas e espertamos á 
esperanza. Pode dicirse, por suposto, de todos os que entregan a súa 
vida polo noso Señor e polos irmáns: os mártires da fe, as súas teste-
muñas no medio da nosa sociedade en circunstancias con frecuen-
cia adversas, as persoas de vida consagrada, os moitos santos que 
viven a caridade con sinxeleza, por suposto aqueles que veneramos 
nos altares e a Santísima Virxe María. Camiñar así, nun Pobo unido, 
rico de testemuñas, animado polo Amor do Señor e a certeza da vida 
eterna, sostén a nosa propia esperanza en todas as dificultades.

De feito, desde o Secretariado do Xubileu pídesenos un xesto par-
ticular de caridade, que exprese o alento máis fondo do ano xubi-
lar, visibilizando ante todo o Pobo de Deus unha realidade de sufri-
mento que a Igrexa está atendendo. Propónsenos incluso un xesto 
concreto: reflexionar e animar á colaboración en favor das vítimas 
de trata, homes e mulleres. Nós poderemos facelo coa axuda da nosa 
Caritas diocesana, que leva adiante xa desde hai anos un «Programa 
de atención a mulleres vítimas de violencia, trata ou explotación 
sexual»; de modo que este curso tomemos maior conciencia deste 
drama grande e crecente, e expresemos de forma concreta a nosa 
solidariedade e colaboración.

Neste sentido, quixera subliñar igualmente a iniciativa pastoral que 
chamamos «Casa da misericordia», que esperamos poder inaugu-
rar, Deus mediante, este curso, vinculada tamén cos proxectos da 
nosa Caritas Diocesana.

Será un servizo destinado directamente aos presos que saen do cár-
cere en terceiro grao, con algún permiso penal, e necesitan un lugar de 
residencia para iso. Continúase e actualizase así unha iniciativa que 
existía desde hai anos na Diocese, e que nos propuxemos renovar con 
ocasión do pasado «Ano xubilar da Misericordia», convocado xa polo 
papa Francisco. Abrirémola neste novo «Ano xubilar» baixo o signo 
da esperanza, particularmente adecuado á situación das persoas que 
recibirán estes servizos. Confiamos que contribúa a que os usuarios 
poidan facer a experiencia coa que Francisco nos fala a todos da nece-
sidade do perdón e do perdoar: unha «experiencia colma de perdón 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 307

non pode senón abrir o corazón e a mente para perdoar. Perdoar non 
cambia o pasado, non pode modificar o que xa sucedeu; e, con todo, 
o perdón pode permitir que cambie o futuro e se viva dunha maneira 
diferente, sen rancor, sen ira nin vinganza. O futuro iluminado polo 
perdón fai posible que o pasado se lea con outros ollos, máis serenos, 
aínda que estean aínda sucados polas bágoas.» (23c)

Ambas iniciativas son sen dúbida expresión moi adecuada da verda-
deira caridade, que fai posible en calquera circunstancia o espertar 
renovado da vida e da esperanza.

5. Nai da esperanza

Encomendamos, en fin, o curso pastoral con todas as súas moitas 
actividades, programadas ou imprevistas, á Santísima Virxe María, 
Estrela dos mares, «título expresivo da esperanza certa de que, nos 
borrascosos acontecementos da vida, a Nai de Deus vén no noso 
auxilio, sostennos e convídanos a confiar e a seguir esperando» (24).

Todos os que temos responsabilidade pastoral, cada un dos fieis na 
súa vocación e misión, estamos chamados a ser testemuñas cribles, 
signos e instrumentos de esperanza; e necesitamos gardar no cora-
zón a memoria viva do Amor do Señor.

Pidamos esta inmensa riqueza, capaz de soster toda a nosa exis-
tencia e o noso labor, para nós mesmos e os uns para os outros. 
Acompañémonos e sosteñámonos de boa gana na esperanza, 
especialmente en momentos de escuridade ou dificultade. Que 
a caridade mutua sexa sempre un consolo e ilumine as nosas 
relacións, sobre todo á hora de necesitar ou ofrecer un consello, ou 
mesmo dunha corrección fraterna.

Que a nosa Nai, a Virxe María, nos amose a Xesús, froito bendito 
do seu ventre, ao Bo Pastor que nos amou e se entregou por nós. 
Baixo o seu amparo poñemos o noso curso pastoral, tarefas, esfor-
zos, relacións, tamén momentos de cansazo, e as nosas persoas en 
primeiro lugar. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o308

Santa María, Virxe dos Ollos Grandes, cheos de luz por estar sempre 
contemplando a Xesús, no presebe, na cruz e na gloria, Nai de Deus 
e Nai nosa, roga por nós, para que neste curso podamos facer pre-
sente a todos a luz da esperanza!

+ Alfonso Carrasco Rouco 
   Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 309

Decreto
Extracto de las Líneas de Acción Pastoral 2024-2025, 
en las que se determinan los templos diocesanos 
para el Año Jubilar Romano (Prot. n.º 096/2024)

La convocatoria del Año Jubilar romano de 2025 por nuestro Papa 
Francisco con su Bula «Spes non confundit» nos invita a poner nuestro 
nuevo curso pastoral bajo el signo de la esperanza (Spes, 1).

En nuestra Diócesis participaremos en las celebraciones jubilares 
unidos a toda la Iglesia, haciéndonos así más conscientes de estar 
caminando juntos en la historia. Nos lo recuerdan especialmente 
los ritmos del Jubileo romano, que refleja el paso de los siglos; pero 
también la celebración ya anunciada para 2025 del 1700 aniversario 
del primer gran Concilio ecuménico en Nicea (del año 325), decisivo 
para nuestra profesión de fe en Jesucristo como verdadero Hijo de 
Dios, consustancial al Padre (Spes, 17).

La apertura de la Puerta Santa de la Basílica de San Pedro en el Vati-
cano tendrá lugar el día 24 de diciembre de este 2024; y su clausura 
será el 6 de enero de 2026. 

Pero el Papa ha establecido igualmente que se proceda a una aper-
tura solemne del Año jubilar en todas las Catedrales el día 29 de 
diciembre de 2024, con una correspondiente clausura el 28 de 
diciembre de 2025. Nosotros procederemos a la apertura diocesana 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o310

con una breve peregrinación a nuestra Catedral Basílica y una cele-
bración de la Eucaristía el próximo 29 de diciembre, siguiendo lo 
dispuesto en la Bula papal (Spes, 6c).

Según lo establecido por la Santa Sede, las gracias de este Jubileo 
podrán ser alcanzadas, cumpliendo las condiciones habituales, acu-
diendo como peregrinos de la esperanza a la propia Catedral o a aquellos 
templos que para tal fin indique el Obispo diocesano. Así pues, para 
que el bien espiritual de este gran Año alcance a todo el territorio dio-
cesano y todo fiel sienta cercana la gracia de revivir el Amor de Cristo 
y la pertenencia a su Iglesia, determino que en esta Diócesis de Lugo, ade-
más de en su Catedral Basílica, los fieles podrán ganar la indulgencia jubilar 
peregrinando a alguno de los siguientes Santuarios: Nuestra Señora de los 
Desamparados en Abades, Nuestra Señora de las Angustias en San 
Pedro de Arcos, Nuestra Señora de Cadeiras, San Pedro de Cadoalla, 
San Julián de Carballo, Santa María La Real de O Cebreiro, Virgen de 
los Remedios en Cesar, Nuestra Señora de San Breixo en Palas de 
Rei, Nuestra Señora de la Peña de Francia en Dozón, Santa María de 
A Ermida, Nuestra Señora de O Faro, Santa María de A Fonsagrada, 
Santo Cristo de Goián, Nuestra Señora de la Salud en San Pedro de 
Líncora, San Eufrasio en Santa María del Mao, San Bernabé en San-
tiago de Martín, San Vicente del Pino en Monforte, Santa María Mag-
dalena de Mougán, Nuestra Señora de O Corpiño, Santa María de Ren-
dal, Ecce Homo en Santiago de Rubián, Nuestra Señora de la Saleta en 
Siador y Nuestra Señora de los Dolores en Vilasante.

La presencia del Señor Jesús en la historia no ha terminado con la 
muerte en cruz, sino que su Amor victorioso atraviesa los siglos como 
verdadera esperanza del mundo, atrae y renueva mentes y corazones 
de generación en generación, y se ha convertido en fundamento de 
nuestra vida. Esto es lo que celebramos en el Jubileo romano, que se 
convoca regularmente cada 25 años.

Lo celebraremos para afirmar nuestra fe, nuestra propia identidad 
como cristianos, en estos momentos en los que a todos nos urge 
reconocer de nuevo el Amor del Señor como nuestra esperanza y 
nuestra guía.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 311

En este Año jubilar miremos a nuestra historia con los ojos de la fe, 
hagamos memoria de la venida del Hijo de Dios a nuestro mundo, 
acojamos de corazón el don inmenso de perdón y de indulgencia que 
nos ha adquirido en la Cruz. Y confirmemos nuestra pertenencia a 
su Pueblo, que tiene historia, tradición y conciencia propia, que se 
guía por el Evangelio mientras responde a los desafíos de la vida, 
que se reconoce unido en el Sucesor de Pedro.

Publíquese en los medios de comunicación de la Diócesis de Lugo, 
1 de septiembre de 2024.

Por mandato de S. E. Rvdma. 
El Canciller-Secretario

ADDENDA

A los templos arriba mencionados únase también Nuestra Señora de 
los Dolores en San Pedro Fiz de Robra.

Publíquese en los medios de comunicación de la Diócesis. Lugo, Ciu-
dad del Sacramento a, 15 de octubre de 2024.

Por mandato de S. E. Rvdma. 
El Canciller-Secretario



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o312

 

Prot. n.º: 104 / 2024 

Nos, Dr. D. Alfonso Carrasco Rouco,  
por la gracia de Dios y de la Sede Apostólica, Obispo de Lugo 

Con la finalidad de estimular en la Diócesis de Lugo un mejor ejercicio del deber y 

el derecho de promover la educación católica (c. 794 § 1 y 2) y una mayor 

coordinación y unidad de actuación en este ámbito en los distintos colegios 

diocesanos, el 23 de abril de 2023, fiesta de San Isidoro de Sevilla, se erigía en La 

Fundación Educativa Nites y se procedía a tramitar su inscripción en el Registro de 

Entidades Religiosas del Estado Español para dotar a esta fundación de 

personalidad jurídica civil, necesaria para la consecución de sus fines estatutarios 

(art. 6) y sus actividades propias (art. 8) Transcurrido un tiempo prudencial y ante 

la ausencia de respuesta a lo solicitado, que deja a la fundación sin capacidad para 

desarrollar sus fines y actividades, por el presente DECRETO 

LLAA  DDIISSOOLLUUCCIIÓÓNN  DDEE    

““LLAA  FFUUNNDDAACCIIÓÓNN  EEDDUUCCAATTIIVVAA  NNIITTEESS””  

DDEE  LLAA  DDIIÓÓCCEESSIISS  DDEE  LLUUGGOO,,  

conforme al art. 31, 2-3 de sus estatutos y al can. 120 § 1 y sin proceder a la 

distribución de sus bienes, conforme al art. 32 y el can. 123, por carecer de ellos. 

Intímese a los miembros del Patronato este decreto y archívese en la curia 

diocesana toda la documentación relativa a la fundación.   

Dado en Lugo, Ciudad del Sacramento, a 12 de septiembre de 2024,  

memoria de Juan Crisóstomo, obispo y doctor de la Iglesia 

 

               + Alfonso Carrasco Rouco 
                       Obispo de Lugo                                

José Manuel Penela Campos     
               Por mandato de S.E. Rvdma. 

                                                                                                          El Canciller-Secretario 

 

 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 313

Erección y Estatutos de la Comisión 
para la Atención a Menores, Personas 
Vulnerables y sus Familias (Adarga)

ERECCIÓN

Una de las responsabilidades más importantes del obispo dioce-
sano es la de proteger y asegurar el bien común de los fieles, espe-
cialmente de aquellos amados con predilección por Jesús: los más 
pobres y necesitados, los menores, los que habitualmente tienen un 
uso imperfecto de razón y aquellos otros a los que el derecho reco-
noce igual tutela; todo ello es parte integrante fundamental de la 
misión de la Iglesia (Líneas guía para la protección de los menores y de 
las personas vulnerables del Vicariato de la Ciudad del Vaticano, 26 de 
marzo de 2019).

De acuerdo con ello, el ordinario ha de velar para que en la vida 
eclesial cada niño, joven, adulto o anciano encuentre las condiciones 
idóneas, de manera que pueda participar en un ambiente «sano y 
seguro», de modo que su dignidad y sus derechos se vean respe-
tados, y de ningún modo puedan verse amenazados por ninguna 
persona y en ninguna circunstancia.

En palabras del papa Francisco, «se necesita una continua y pro-
funda conversión de los corazones, acompañada de acciones con-
cretas y eficaces que involucren a todos en la Iglesia, de modo que 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o314

la santidad personal y el compromiso moral contribuyan a promover 
la credibilidad del anuncio evangélico y la eficacia de la misión de 
la Iglesia» (Proemio, b, del motu proprio Vos estis lux mundi, 25 de 
marzo de 2023).

La Iglesia católica asume el compromiso de: cuidar y educar, con 
respeto y ejerciendo su ministerio; proteger a todos los menores y 
adultos vulnerables; crear comunidades seguras donde haya una 
vigilancia informada sobre los peligros del abuso. 

La Iglesia debe ser un claro referente de los derechos de la vida 
humana, de la dignidad de la persona, del respeto mutuo, de la con-
vivencia y de todo lo que contribuya a que el ser humano se realice 
de forma integral. 

Con este fin,

DECRETO

la creación de la Comisión de Atención al Menor, Personas 
Vulnerables y sus Familias de la Diócesis de Lugo (ADARGA),

que se regirá por los siguientes estatutos y entrará en vigor en la fecha 
de firma con su publicación en los medios digitales de la Diócesis.

Dado en Lugo, Ciudad del Sacramento, a 14 de septiembre de 2024, 
fiesta de la Exaltación de la Santa Cruz. 

 Por mandato de S. E. Rvdma 
El Canciller-Secretario



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 315

ESTATUTOS

I. NATURALEZA Y FINALIDAD

Artículo 1.

Se constituye esta Comisión para ofrecer un servicio de protección 
a la infancia y adolescencia con el objetivo de ayudar a los niños, 
niñas o adolescentes en su desarrollo integral y el fomento de sus 
capacidades tanto en la familia como en la sociedad. 

Artículo 2.

Esta comisión nace con el propósito de prestar atención especiali-
zada a menores, personas vulnerables y sus familias, hayan sufrido 
o no sufrido abusos. Así como, brindar un apoyo a los menores y 
personas vulnerables que, por cualquier circunstancia, se encuen-
tren en una situación de dificultad y poner a su alcance recursos, 
orientaciones y herramientas con los que poder continuar con su 
desarrollo adecuado.

Artículo 3.

Está comisión ofrece un espacio abierto y accesible a estos menores/
personas vulnerables que demanden ayuda, información y apoyo, 
si se encuentran en un momento vital de dificultad, desorientación, 
rechazo, conflictividad o están sufriendo algún tipo de abusos.

Artículo 4.

Esta Comisión ofrece asesoramiento y formación en materia de pro-
tección a menores y personas vulnerables a las personas que reali-
zan actividades con estos colectivos tanto en el ámbito eclesiástico 
como no eclesiástico. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o316

Artículo 5.

Los fines de la Comisión son: 

1. � Acoger, orientar, asesorar y acompañar a cualquier menor, per-
sona vulnerable o sus familias que soliciten su ayuda específica.

2. � Establecer canales de comunicación en red con los servicios 
públicos de atención a menores y personas vulnerables. 

3. � Prestar apoyo y asesoramiento a los diferentes profesionales que 
trabajan con menores y/o personas vulnerables.

4. � Establecer protocolos de actuación que ayuden a la prevención y 
a la sensibilización, y a la creación de entornos seguros. 

5. � Promover iniciativas de formación a menores, padres y madres, 
agentes de pastoral laicos, sacerdotes y consagrados, para la pre-
vención y detección de abusos. 

6. � Coordinación con los distintos organismos eclesiales de atención al 
menor a nivel de Provincia eclesiástica y de Conferencia Episcopal. 

Artículo 6.

En su actuación, la Comisión tendrá en cuenta las normas del Dere-
cho Canónico y la restante legislación canónica universal relativa 
a la materia, salvando siempre la reserva de competencia estable-
cida por el legislador universal, bien respecto del Dicasterio para la 
Doctrina de la Fe o bien respecto de cualquier otro dicasterio de la 
Curia romana; así como, las normas y orientaciones de la Conferen-
cia episcopal española y en concreto la Instrucción de la CEE sobre 
abusos sexuales. 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 317

COMPOSICIÓN

Artículo 7.

Preside la Comisión para la Atención del Menor un Director nom-
brado por el Obispo diocesano, en la medida de lo posible, experto 
en protección de menores.

Artículo 8.

La Comisión está formada por:

1.  Dirección técnica compuesta por un director y un servicio técnico

2.  Un equipo de asesores 

3.  Un equipo de interlocutores de las instituciones eclesiales.

Artículo 9.

El servicio técnico estará compuesto por:

A.  Un experto en el ámbito jurídico canónico

B.  Un experto en el ámbito jurídico civil

C.  Un psicólogo

Artículo 10.

Uno de los miembros de la Comisión desempeñará la función de 
secretario.

Artículo 11.

Los componentes de la Comisión, y quienes legítimamente colabo-
ren con ellos, deberán proceder en el desempeño de su misión con 
diligencia, celo, atención, pericia y escrupuloso cuidado.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o318

Artículo 12.

El equipo de asesores será designado por el director técnico.

El equipo estará formado por diferentes profesionales y expertos en 
diferentes campos:

A. � Un profesional en el campo de la intervención familiar.

B.  Un profesional en el campo de la protección de menores.

C.  Un experto en el campo de la discapacidad.

D.  Un profesional de la salud mental.

E.  Un profesional de la educación.

F.  Un responsable de la pastoral diocesana.

Artículo 13.

Los miembros del equipo de interlocutores de las Instituciones ecle-
siales, que trabajan en la Diócesis con menores, estará formado, 
entre otros, por representantes del:

A. � Ámbito de la protección de menores, en concreto, de centros de 
acogimiento residencial.

B. � Ámbito de la educación, donde al menos uno de los representan-
tes será de los colegios diocesanos.

C. � Ámbito pastoral diocesano, en concreto, del clero.

D. � Ámbito de otras instituciones eclesiales o no eclesiales como fun-
daciones, movimientos y realidades de la Iglesia.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 319

ACTUACIÓN

Artículo 14.

Esta Comisión aborda su trabajo desde una perspectiva integral que 
abarca aspectos legales, procesales, psicológicos, técnicos, terapéu-
ticos y espirituales, siempre velando en primer lugar por la persona 
acompañada. 

Artículo 15.

Para la consecución de sus fines, esta Comisión Diocesana, podrá 
servirse de los medios humanos y materiales que le permitan afron-
tar con diligencia y corrección encargo de tan alta responsabilidad.

Artículo 16.

Son funciones propias de esta Comisión las siguientes:

1. � Asesoramiento técnico, apoyo espiritual, emocional y psicológico 
a los menores, personas vulnerables y sus familias.

2. � Formación en la protección de menores, personas vulnerables y 
de sus familias a cuantos realizan tareas apostólicas o asisten-
ciales en la diócesis. 

3. � Formación y promoción en las buenas prácticas con menores, 
personas vulnerables y sus familias. 

4. � Realizar campañas de prevención de abusos a menores. 

5. � Concienciar a todos los fieles del deber de informar a la Autoridad 
de la Iglesia de cualquier sospecha o noticia que pudiera indicar la 
existencia de abusos sexuales, cometidos contra menores o perso-
nas vulnerables. 

6. � Velar para que todas las instancias diocesanas que están en con-
tacto con menores y personas vulnerables sigan las instrucciones 
dadas por la Conferencia Episcopal Española en relación a la pre-
vención de abusos sexuales.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o320

7. � Cuidar la escucha y acogida de quienes, en calidad de víctimas, 
familiares o informantes, acudan a este Servicio ante cualquier 
sospecha de abusos a menores o personas vulnerables en ámbito 
eclesial o no eclesial. 

Artículo 17.

La dirección técnica tiene las siguientes funciones: 

1. � Ser la persona de referencia en materia de protección de menores 
de la diócesis.

2. � Relaciones institucionales tanto eclesiales como civiles.

3. � Formación y difusión en la prevención de abusos a menores y per-
sonas vulnerables. 

4. � Coordinación con el servicio interdiocesano de recepción de 
denuncias creado por todas las diócesis de la Provincia Eclesiás-
tica de Santiago de Compostela. 

Artículo 18.

El servicio técnico tiene las funciones de:

1. � Ofrecer su servicio profesional a los menores, personas vulnera-
bles y sus familias que lo precisen.

2. � Participar con la dirección técnica en la elaboración de progra-
maciones, memorias, materiales y contenidos de formación en la 
prevención de abusos.

3. � Asistir a los menores y personas vulnerables, cuando hayan de 
ser oídas en el proceso de averiguación e investigación que pueda 
incoarse.

4. � Prestar sus servicios de acompañamiento, cuando sean pertinen-
tes, durante todo el proceso.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 321

Artículo 19.

El equipo de asesores tendrá la función de prestar su servicio a la 
dirección técnica, cuando ésta se lo solicite, con el fin de aportar sus 
conocimientos y experiencia.

Artículo 20.

El equipo de interlocutores de las instituciones eclesiales presentes 
en la diócesis mantendrá contacto regularmente con la dirección 
técnica al objeto de ser cauce efectivo de transmisión de informa-
ción, de propuestas de formación para la prevención y de mejora 
continua. 

Artículo 21.

Para la atención directa a los menores, personas vulnerables y sus 
familias que precisen su servicio, esta Comisión dispone de un local 
acondicionado para realizar entrevistas y reuniones sito en la Rúa 
Nova número 42.

Artículo 22.

Esta Comisión contará con un apartado específico dentro de la web 
de la diócesis para la difusión de toda la información sobre el come-
tido de esta Comisión, protocolos actualizados, material de preven-
ción disponible, las actualizaciones normativas y el acceso al canal 
de comunicación. 

Artículo 23.

La Comisión, a efectos de difusión y publicidad tanto física como 
digital se denominará ADARGA. Este nombre es elegido por tratarse, 
de un escudo de cuero ovalado o de forma de corazón, dando sentido 
a la finalidad protectora de esta Comisión. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o322

Artículo 24.

Al principio de cada año, esta Comisión elaborará una Programación 
de las actuaciones previstas en cuanto a formación, prevención y 
difusión. 

Artículo 25.

Al fin de cada año, la Comisión elaborará una memoria-resumen de 
las actividades desarrolladas.

Dado en Lugo, Ciudad del Sacramento, a 14 de septiembre de 2024, 
fiesta de la Exaltación de la Santa Cruz. 

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo

 José Manuel Penela Campos 
 Por mandato de S. E. Rvdma. 

 El Canciller-Secretario



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 323

Compartir la propia persona
Día de la Iglesia diocesana 2024

Queridos hermanos,

Aunque muchas veces hablamos del compartir en la Iglesia a propó-
sito de bienes y riquezas materiales, en realidad la comunión ecle-
sial que vivimos en nuestra Diócesis se refiere ante todo y sobre todo 
a las personas, a nuestra entrega y a nuestra vida.

Es bueno recordar que compartimos lo que somos, procuramos dar 
nuestras personas, somos felices cuando ponemos en juego, alma, 
corazón y vida. Esta es la sustancia verdadera de nuestra Iglesia 
diocesana, de nuestra unidad, que no se mantendría sobre ninguna 
otra base, que sería siempre insuficiente.

Este compartir personal es hecho posible por la fe en nuestro Señor 
Jesucristo, de quien todos podemos decir «que me amó y se entregó 
por mí» (Ga 2, 20).

En su presencia, en el encuentro con Él, despierta nuestra concien-
cia de Dios, de su Amor inmenso, y de nuestra dignidad y destino. 
Se nos ilumina la ley verdadera de la vida —que es el amor— como 
posibilidad real para cada uno, dejamos atrás radicalmente la sole-
dad, mientras descubrimos que gozamos de Su compañía fiel. Se 
nos abren espacios de acción y de sentido, de entrega personal, de 
colaboración en la gran obra en la que Él es la piedra angular, la 
Cabeza que distribuye dones y tareas.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o324

En el encuentro con el Señor se desvela la inmensa riqueza de la 
vida, de nuestra llamada a la existencia; más aún, crecen y se mul-
tiplican nuestras posibilidades naturales, con dones, responsabi-
lidades y fecundidad imprevisibles. Somos llamados a una histo-
ria nueva, grande y buena, por Aquel que es el Señor, Salvador del 
mundo, camino, verdad y vida para cada uno, en toda circunstancia.

Y así, con Él, compartimos lo que somos en la gran unidad de la 
Iglesia, en una «comunión» nacida de su Presencia y nuestra res-
puesta, de su amor y nuestra libertad. Para unos esto sucede en el 
ministerio sacerdotal; para otros en el matrimonio, ante los desafíos 
del trabajo y de la vida social, en el diálogo con todos; para otros en 
la consagración de la existencia para dar testimonio del Amor más 
grande, en el que todos confiamos y creemos. Pero todos experi-
mentamos nuestra existencia como llamada a una plenitud de sen-
tido, de entrega, de tarea: como una «vocación».

Todos somos conocidos por nuestro nombre; somos queridos y per-
tenecemos a la gran familia del Señor, en la que alienta la certidum-
bre de una plenitud de humanidad, de amor y de vida.

Este bien incomparable, en el que ganamos la propia persona y nos 
hacemos capaces de darla, lo recibimos como un don de manos del 
Señor, a lo largo de nuestro camino eclesial. Y así entendemos la 
verdadera naturaleza de nuestra Iglesia Diocesana; que se expresa 
adecuadamente sólo cuando celebramos unidos la Eucaristía en 
nuestra Catedral y en nuestras parroquias.

Que el Señor nos dé vivir con verdad nuestra fe y ganar conciencia 
de nuestra vocación; cuidarla como el tesoro y la perla más preciosa, 
como la levadura capaz de renovar toda la masa de la existencia; 
adherirnos a ella de corazón, a Su palabra para nosotros, a la misión 
que nos confía en el mundo.

Y aprenderemos que quien la entrega por Él y por el Evangelio gana 
su vida para siempre.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 325

Compartir a propia persoa
Día da Igrexa diocesana 2024

Queridos irmáns,

Aínda que moitas veces falamos do compartir na Igrexa á propósito 
de bens e riquezas materiais, en realidade a comuñón eclesial que 
vivimos na nosa Diocese refírese ante todo e sobre todo ás persoas, 
á nosa entrega e á nosa vida.

É bo lembrar que compartimos o que somos, procuramos dar as 
nosas persoas, somos felices cando poñemos en xogo, alma, corazón 
e vida. Esta é a substancia verdadeira da nosa Igrexa diocesana, da 
nosa unidade, que non se mantería sobre ningunha outra base, que 
sería sempre insuficiente.

Este compartir persoal é feito posible pola fe no noso Señor Xesu-
cristo, de quen todos podemos dicir «que me amou e se entregou 
por min» (Ga 2, 20).

Na súa presenza, no encontro con El, esperta a nosa conciencia de 
Deus, do seu Amor inmenso, e da nosa dignidade e destino. Ilumí-
nasenos a lei verdadeira da vida —que é o amor— como posibilidade 
real para cada un, deixamos atrás radicalmente a soidade, mentres 
descubrimos que gozamos da súa compañía fiel. Ábrensenos espa-
zos de acción e de sentido, de entrega persoal, de colaboración na 
gran obra na que El é a pedra angular, a Cabeza que distribúe dons 
e tarefas.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o326

No encontro co Señor desvélase a inmensa riqueza da vida, da nosa 
chamada á existencia; máis aínda, medran e multiplícanse as nosas 
posibilidades naturais, con dons, responsabilidades e fecundidade 
imprevisibles. Somos chamados a unha historia nova, grande e boa, 
por Aquel que é o Señor, Salvador do mundo, camiño, verdade e vida 
para cada un, en toda circunstancia.

E así, con El, compartimos o que somos na gran unidade da Igrexa, 
nunha «comuñón» nada da súa Presenza e a nosa resposta, do seu 
amor e a nosa liberdade. Para uns isto sucede no ministerio sacer-
dotal; para outros no matrimonio, ante os desafíos do traballo e da 
vida social, no diálogo con todos; para outros na consagración da 
existencia para dar testemuño do Amor máis grande, no que todos 
confiamos e cremos. Pero todos experimentamos a nosa existencia 
como chamada a unha plenitude de sentido, de entrega, de tarefa: 
como unha «vocación».

Todos somos coñecidos polo noso nome; somos queridos e perten-
cemos á gran familia do Señor, na que alenta a certeza dunha pleni-
tude de humanidade, de amor e de vida.

Este ben incomparable, no que gañamos a propia persoa e nos facemos 
capaces de dala, recibímolo como un don de mans do Señor, ao longo 
do noso camiño eclesial. E así entendemos a verdadeira natureza da 
nosa Igrexa Diocesana; que se expresa adecuadamente só cando cele-
bramos unidos a Eucaristía na nosa Catedral e nas nosas parroquias.

Que o Señor nos dea vivir con verdade a nosa fe e gañar conciencia 
da nosa vocación; coidala como o tesouro e a perla máis preciosa, 
como o fermento capaz de renovar toda a masa da existencia; adhe-
rirnos a ela de corazón, á Súa palabra para nós, á misión que nos 
confía no mundo.

E aprenderemos que quen a entrega por El e polo Evanxeo gaña a 
súa vida para sempre.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 327

Por ti, por mí, trabajo decente
X Jornada Mundial por el Trabajo Decente

Con motivo de la celebración de la Jornada Mundial por el Trabajo 
Decente del 7 de octubre y coincidiendo con su décimo aniversario, 
la red eclesial «Iglesia por el trabajo decente» nos propone de nuevo 
reflexionar sobre estos aspectos de la justicia social que siguen 
siendo un desafío para nuestra sociedad.

En efecto, la «doctrina social» de la Iglesia insiste en que cada indi-
viduo tiene derecho a un trabajo digno que le permita desarrollarse 
plenamente como ser humano. Ello significa que la dignidad de la 
persona trabajadora debe estar en el centro de las decisiones políti-
cas y económicas, de modo que se generen oportunidades de trabajo 
decente, se protejan y promuevan los derechos laborales.

El lema de esta campaña «Por ti, por mí, trabajo decente», subraya 
que la búsqueda del bien común nos afecta a todos y debe ser el 
objetivo principal del conjunto de la comunidad, por supuesto par-
ticularmente de quienes tienen responsabilidad política o mayor 
capacidad de determinar los procesos sociales y económicos. 

Para la realización del bien común, tiene hoy una cierta urgencia 
atender a las circunstancias laborales que viven entre nosotros las 
personas migrantes, que sufren de mayores vulnerabilidades y que 
a menudo no han podido todavía regularizar su situación.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o328

Los abusos son posibles y se dan de hecho. Siempre serían comple-
tamente inaceptables, pero más aún cuando se trata de personas 
con menos recursos —familiares y sociales— a las que el Evangelio 
nos pide atender con prioridad.

Los abusos —e incluso delitos— pueden darse bajo una apariencia 
de normalidad, a veces ante nuestros propios ojos, como sucede por 
ejemplo en el caso de la trata. El Papa Francisco nos ha pedido, de 
hecho, que demos prioridad a quienes sufren la trata en este año del 
Jubileo romano de 2025. 

La atención real al «trabajo decente» implica defender los derechos 
laborales de todos. En este caso de las personas migrantes, signifi-
cará también apoyar su camino de integración social y laboral, par-
ticularmente en las relaciones —muchas veces complicadas— con las 
administraciones públicas. Y podrá ser ocasión de generar iniciativas 
y proyectos que respondan a esta necesidad; puede mencionarse, por 
ejemplo, el de «Arraigo para la formación» que se ofrece desde Cari-
tas. El apoyo a estas iniciativas, imprescindible para su éxito, será 
cosa de todos, de las administraciones públicas, pero quizá más aún 
de quienes conforman ya la realidad de nuestra vida laboral.

El «trabajo decente» es parte constitutiva del bien común de nuestra 
sociedad. Y es una riqueza para todos, «para mí y para ti», porque 
nos ayuda a cada uno a vivir con paz y justicia. Como cristianos 
sabemos además que es expresión de la caridad verdadera para con 
el prójimo, al que hemos de amar como a nosotros mismos.

Esta campaña, que cumple diez años, es una ayuda y una llamada a 
guardar viva la conciencia de la centralidad del trabajo para la rea-
lización de la propia existencia, y de la urgencia de darle su forma 
«decente» en las circunstancias que vivimos actualmente, tan pro-
clives a olvidar la dignidad de la persona y a sacralizar de algún 
modo la avaricia y el derecho del más fuerte.

La caridad, alma de la vida de todo cristiano, ilumina para noso-
tros el rostro del prójimo, da claridad y certeza a la percepción de 
lo que es justo y fortalece al corazón ante tareas y desafíos. Que la 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 329

caridad —y por tanto la justicia— pueda seguir conformando nues-
tra vida, en la familia, en nuestras relaciones laborales, y, por con-
siguiente, también las instituciones sociales y la legislación laboral. 
Será una contribución preciosa para el bien de cada uno y el bien 
común de todos.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o330

Por ti, por min, traballo decente
X Xornada Mundial polo Traballo Decente

Con motivo da celebración da Xornada Mundial polo Traballo Decente 
do 7 de outubro e coincidindo co seu décimo aniversario, a rede 
eclesial «Igrexa polo traballo decente» proponnos de novo reflexio-
nar sobre estes aspectos da xustiza social que seguen sendo un 
desafío para a nosa sociedade.

En efecto, a «doutrina social» da Igrexa insiste en que cada individuo 
ten dereito a un traballo digno que lle permita desenvolverse plena-
mente como ser humano. Iso significa que a dignidade da persoa 
traballadora debe estar no centro das decisións políticas e econó-
micas, de modo que se xeren oportunidades de traballo decente, se 
protexan e promovan os dereitos laborais.

O lema desta campaña «Por ti, por min, traballo decente», subliña 
que a procura do ben común aféctanos a todos e debe ser o obxec-
tivo principal do conxunto da comunidade, por suposto particular-
mente de quen ten responsabilidade política ou maior capacidade de 
determinar os procesos sociais e económicos. 

Para a realización do ben común, ten hoxe una certa urxencia 
atender ás circunstancias laborais que viven entre nós as persoas 
migrantes, que sofren de maiores vulnerabilidades e que a miúdo 
non puideron aínda regularizar a súa situación.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 331

Os abusos son posibles e danse de feito. Sempre serían completa-
mente inaceptables, pero máis aínda cando se trata de persoas con 
menos recursos —familiares e sociais— ás que o Evanxeo nos pide 
atender con prioridade.

Os abusos —e mesmo delitos— poden darse baixo unha aparencia de 
normalidade, ás veces ante os nosos propios ollos, como sucede por 
exemplo no caso de trata. O Papa Francisco pediunos, de feito, que 
deamos prioridade a quen sofre trata neste ano do Xubileu romano 
de 2025. 

A atención real ao «traballo decente» implica defender os dereitos 
laborais de todos. Neste caso das persoas migrantes, significará 
tamén apoiar o seu camiño de integración social e laboral, parti-
cularmente nas relacións —moitas veces complicadas— coas admi-
nistracións públicas. E poderá ser ocasión de xerar iniciativas e 
proxectos que respondan a esta necesidade; pode mencionarse, por 
exemplo, o de «Arraigamento para a formación» que se ofrece desde 
Caritas. O apoio a estas iniciativas, imprescindible para o seu éxito, 
será cousa de todos, das administracións públicas, pero quizá máis 
aínda de quen conforma xa a realidade da nosa vida laboral.

O «traballo decente» é parte constitutiva do ben común da nosa 
sociedade. E é unha riqueza para todos, «para a min e para ti», por-
que nos axuda a cada un para vivir con paz e xustiza. Como cris-
tiáns sabemos ademais que é expresión da caridade verdadeira para 
co próximo, ao que habemos de amar como a nós mesmos.

Esta campaña, que cumpre dez anos, é unha axuda e unha chamada 
para gardar viva a conciencia da centralidade do traballo para a rea-
lización da propia existencia, e da urxencia de darlle a súa forma 
«decente» nas circunstancias que vivimos actualmente, tan procli-
ves a esquecer a dignidade da persoa e a sacralizar dalgún modo a 
avaricia e o dereito do máis forte.

A caridade, alma da vida de todo cristián, ilumina para nós o rostro 
do próximo, dá claridade e certeza á percepción do que é xusto e 
fortalece ao corazón ante tarefas e desafíos. Que a caridade —e por 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o332

tanto a xustiza— poida seguir conformando a nosa vida, na familia, 
nas nosas relacións laborais, e, por conseguinte, tamén as institu-
cións sociais e a lexislación laboral. Será unha contribución preciosa 
para o ben de cada un e o ben común de todos.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 333

Colecta extraordinaria polos damnificados 
da DANA

Queridos irmáns,

Todos contemplamos con consternación o sucedido nas graves 
inundacións que afectaron estes días a Valencia e Albacete, entre 
outros lugares. Contemplamos o sufrimento das xentes, de quen 
perdeu seres queridos, dos que se atoparon en grave perigo e dos 
que padeceron danos importantes nas súas casas e patrimonios. É 
unha situación de gran necesidade, que nos conmove, e na que dese- 
xariamos poder ser tamén de axuda.

Estamos convidados ante todo a rezar polos que sofren esta catás-
trofe. Pidamos ao Señor polo eterno descanso dos falecidos e polo 
consolo de todos os afectados, para que atopen o sostén da fe e do 
amor dos irmáns.

Por outra banda, propóñovos a realización dunha «Colecta extraor-
dinaria» polos damnificados, que fariamos o vindeiro domingo día 
10 de novembro. É unha forma concreta na que poderemos expresar 
a nosa proximidade e a calor do noso corazón.

Coincide que este día 10 estaba xa prevista unha «Colecta pola 
Igrexa diocesana». Paréceme un xesto adecuado que, como Dio-
cese, destinemos a colecta deste día á emerxencia que sofren os 
nosos irmáns. Non hai mellor maneira de ser Igrexa Diocesana que 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o334

vivindo así a caridade do modo máis realista. Participar neste xesto 
será unha graza e un ben para nós mesmos.

Rógovos, pois, que asumades cordial e xenerosamente a proposta 
desta «Colecta extraordinaria». Farémola chegar a través de Caritas, 
que está a facer unha campaña a nivel nacional con esta finalidade.

Celebremos así este ano o noso ser Igrexa diocesana, alegrémonos 
de corazón por poder vivir realmente a caridade fraterna, pidamos 
sempre ao Señor os uns polos outros nas necesidades. E invoquemos 
agora especialmente a intercesión da Virxe dos Desamparados polos 
falecidos e os damnificados nesta inundación.

Co meu afecto e bendición

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 335

Homilía en el Congreso «Escuelas Católicas»

Queridos hermanos,

Celebramos hoy unidos en Asamblea esta Santa Misa en el día en 
que Madrid festeja a la Virgen de la Almudena, reconociéndola como 
Madre, según la palabra de Jesús en la cruz.

La presencia de María, su maternidad, que es amor, consuelo, 
amparo, es ya fruto de la entrega del Señor que muestra así inicial-
mente su victoria sobre el abandono, la soledad y la muerte, como 
promesa de la resurrección al tercer día. La comunión del Señor 
Jesús con María no podía romperse, ser deshecha por mal alguno; 
y Él nos hace participar de ella, como signo seguro y cierto de espe-
ranza anticipada en el medio del dolor.

Estas certezas tienen que resonar en nuestro corazón mientras 
levantamos hoy la mirada a la Virgen María, a la Madre de los Des-
amparados, a quien reconocen, en quien confían y esperan tan-
tos hermanos valencianos, a quien pedimos también nosotros hoy 
intercesión, ayuda, consuelo para sus hijos enfrentados con el sufri-
miento y la muerte.

La presencia de la Virgen será siempre motivo de esperanza, razón 
para confiar en la vida plena a la que nos llama el Señor, también 
cuando experimentamos que «la ayuda del hombre es inútil», en 
palabras del Salmo.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o336

Pero también nuestra presencia, la de la gran comunión de la Igle-
sia, en la que María es Madre, queremos que sea razón renovada de 
esperanza, lugar en que brille una vida nueva, cuyo aliento es un 
amor «que no pueden apagar las grandes aguas».

En un encuentro de «Escuelas católicas», nos impacta especialmente 
el testimonio de tantos jóvenes, e incluso adolescentes, que se han 
entregado de manera admirable a socorrer a los que sufrían las con-
secuencias de las inundaciones, a pesar de dificultades, costes o fati-
gas. Muchas veces iban juntos, como amigos, provenientes de ámbi-
tos educativos de Iglesia, de parroquias, colegios, movimientos, etc.

Es la presencia de la misma gran comunión que el Señor establece 
con los suyos, con su Madre y sus discípulos, que Él afirma incluso 
desde la cruz. Es una presencia humana, cercana; que habla del 
Amor vencedor del Corazón de Jesús, de una esperanza que habita 
el fondo del alma y que en ningún caso se quiere negar, que renace 
con el aliento de una gracia y de un gesto de caridad.

Es una presencia que reconforta también nuestro corazón. Nos ase-
gura que nuestra comunión con el Señor es verdadera, hace grandes y 
fieles a nuestros hermanos, incluso pequeños; que es fuente de huma-
nidad verdadera, que nos honra, mostrando la dignidad profunda que 
puede tener el vivir en este mundo; y es certeza de victoria sobre la 
muerte, de resurrección con el Señor Jesús, que nos hace posible estar 
al lado incluso de quien se encuentra ante el misterio de la muerte.

Estamos en la vida con esperanza, miramos sobre todo a niños y 
jóvenes con esperanza. Y queremos transmitir esta fe, este cono-
cimiento del Amor de Dios, manifestado en Cristo, que ilumina el 
mundo, que se expresa en frutos de humanidad, en la compañía y 
el testimonio de tantas personas hermanas, y de la Virgen María, 
Madre de todos.

Queremos educar, no podemos no hacerlo. Por amor, a nuestros 
niños y jóvenes, por amor a nuestra gente, por fidelidad y responsa-
bilidad para con nuestros mayores, por el futuro, el bien y la paz de 
nuestro mundo.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 337

Queremos educar, como una comunidad verdadera, en el aliento de 
la fe, en la gran comunión que viene siempre del Señor Jesús y nos 
une en un Pueblo que comparte lo esencial, la dignidad, el destino, 
la entrega de la vida.

Queremos ver crecer así a nuestros seres más queridos: con un cora-
zón fuerte y joven, cierto de su confianza en Dios más que en los 
hombres; que da frutos de caridad y responsabilidad, de creativi-
dad y de justicia, de compasión y de solidaridad; y con capacidad 
de sacrificio, con iniciativa, con sentido de unidad y experiencia de 
fraternidad vivida.

Todos los centros educativos procurarán, sin duda, darles a sus 
alumnos los medios mejores, los conocimientos y las competencias 
más adecuados, las técnicas, más eficaces, etc. Pero queremos ante 
todo verles crecer así, personalmente, capaces de afrontar el mundo, 
con sus grandes desafíos e interpelaciones, como de alguna manera 
ha sucedido en tantos voluntarios estos días.

Queremos estar y educar, conscientes del valor inapreciable de cada 
uno, con nombres y apellidos. Y nos llena de alegría ser, haber sido 
llamados a esta misión.

Esta es nuestra esperanza para nosotros mismos, y para todos, 
la que tenemos en nuestro Señor Jesucristo. La celebramos hoy 
de nuevo en esta Santa Misa, en la que el Señor pone en nuestras 
manos una vez más el sacrificio que Él hace por nosotros, nos da su 
Cuerpo y su Sangre, nos une en la comunión de su Espíritu de amor.

A Él confiamos, por intercesión de la Virgen María de la Almudena, 
nuestros colegios y centros educativos, con todos sus miembros, las 
iniciativas y los proyectos, y el cumplimiento por cada uno de noso-
tros de la misión que tenemos encomendada.

Que el Señor Jesús guarde nuestros corazones unidos a Él, llenos de 
vida, de fe, esperanza y caridad; bajo el amparo constante de María, 
su Madre y la nuestra.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o338

Resultado de la colecta por los 
damnificados de la DANA

Queridos hermanos,

El pasado 10 de noviembre decidimos hacer una colecta extraor-
dinaria en la diócesis de Lugo por los damnificados en las grandes 
inundaciones del 29 de octubre. 

Aun siendo conscientes de la limitación de nuestro gesto queríamos 
expresar con ello nuestra cercanía como Iglesia diocesana a los que 
han sufrido defunciones de seres queridos así como graves daños 
personales y patrimoniales. Nuestro deseo era que esta expresión 
visible de la caridad de la Iglesia pudiese ser un sostén para la espe-
ranza de quienes están afrontando este sufrimiento. 

La colecta de ese día ha sido de 109.892,85 €. 

Por supuesto, sabemos muy bien que es sólo una parte de las muchas 
formas de entrega personal y de recursos en que se ha manifestado la 
fraternidad y la generosidad de nuestros fieles. Dios lo pagará a todos. 

Él ha querido entregarnos a su Hijo y con Él nos lo ha dado todo. Que 
acogerlo en la Navidad nos ayude a seguir compartiendo también 
nosotros lo que somos y tenemos con nuestros hermanos. 

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 339

Mensaje de Navidad

Un año más nos llena de alegría celebrar la Navidad, contemplar al 
Hijo de Dios nacer en Belén, descansar hecho niño en el regazo de 
su Madre María.

Nos consuela el resonar de su Amor en nuestro interior, como si nos 
fuese dado también a nosotros sostenerlo en brazos, cerca del corazón.

Si Él está con nosotros, ¿qué hemos de temer, después de todo? ¿qué 
no podremos esperar de Dios, si nos entrega así a su propio Hijo?

Y, sobre todo, qué habrá más respetuoso, más lleno de afecto sin 
límites, que venir a estar y quedarse con nosotros; qué habrá más 
atento a lo íntimo de nuestra manera de ser que no venir a ofre-
cernos cosas, sino a su propia persona, un amor y una compañía 
absolutamente fiel.

Así, naciendo, Jesús ilumina de nuevo nuestra vida, nuestras fami-
lias, haciendo brillar la esperanza, que resplandece en el mundo 
entero este día.

Es una buena nueva que necesitamos, ante tanto desamor o sinsen-
tido, ante nuestras soledades en el camino. Nos ha nacido un Hijo, 
el Salvador, Jesús, nuestro hermano y el Señor. Que su venida nos 
consuele e ilumine a todos y a cada uno. Que traiga la paz a nuestras 
casas y a nuestra tierra, y nos llene de gratitud para con nuestro Dios.

¡Muy feliz Navidad!



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o340

Mensaxe do Nadal

Un ano máis énchenos de alegría celebrar o Nadal, contemplar ao 
Fillo de Deus nacer en Belén, descansar feito neno no colo da súa 
Nai María.

Consólanos o resoar do seu Amor no noso interior, coma se nos fose 
dado tamén a nós sostelo en brazos, preto do corazón.

Se El está connosco, que habemos de temer, despois de todo? que non 
poderemos esperar de Deus, se nos entrega así ao seu propio Fillo?

E, sobre todo, que haberá máis respectuoso, máis cheo de afecto sen 
límites, que vir estar e quedar connosco; que haberá máis atento 
ao íntimo da nosa maneira de ser que non vir a ofrecernos cousas, 
senón á súa propia persoa, un amor e unha compañía absoluta-
mente fiel.

Así, nacendo, Xesús ilumina de novo a nosa vida, as nosas familias, 
facendo brillar a esperanza, que resplandece no mundo enteiro este 
día.

É unha boa nova que necesitamos, ante tanto desamor ou sensen-
tido, ante as nosas soidades no camiño. Naceunos un Fillo, o Salva-
dor, Xesús, o noso irmán e o Señor. Que a súa vinda nos console e 
ilumine a todos e a cada un. Que traia a paz ás nosas casas e á nosa 
terra, e nos encha de gratitude para co noso Deus.

Moi bo nadal!



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 341

Inauguración del Año Jubilar Romano 2025

Queridos hermanos,

En unión con la Iglesia universal, como porción del Pueblo de Dios 
en estas tierras de la Diócesis de Lugo, hemos venido en peregrina-
ción hasta nuestra Catedral, para inaugurar también nosotros aquí 
el Año Santo 2025 del nacimiento del Salvador.

Dios viene al mundo y nace en Belén para establecer la Alianza 
nueva y definitiva con su Pueblo, con un Amor que no se deja dete-
ner por nuestra infidelidad y una misericordia de riqueza incompa-
rable con nuestros pecados.

La convocatoria del Año Jubilar Romano por el Papa Francisco es 
una invitación para todos a levantar la mirada con alegría hacia 
esta gran obra de salvación que Dios inicia hace 2025 años; y a 
recordar que sigue presente en la historia, iluminando y orien-
tando nuestros caminos en la vida, conduciéndolos a su verdadero 
destino, a la realización plena de nuestra esperanza, en el Reino 
de los cielos.

Estamos convocados ante todo a guardar memoria viva del misterio 
de amor y de reconciliación del que nacemos: de la Encarnación de 
Jesús, el Hijo de Dios, de su entrega en la Cruz para el perdón de los 
pecados, de la participación que nos da en el tesoro inmenso de su 
Corazón abierto, de sus méritos más personales, de la unidad que 
vive plenamente con el Padre.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o342

El misterio de nuestra comunión en Cristo inicia ya con su naci-
miento, que celebramos especialmente este Año Santo, en el que 
tiene lugar un admirable intercambio. El Hijo hecho hombre, Jesús, 
nacido de María Virgen, asume nuestra condición, nuestras deudas, 
se une definitivamente a nosotros; pero en Él nuestra humanidad 
vivirá plenamente unida al Padre, capaz de todos los sacrificios por 
Él —para que se cumpla su voluntad— y por sus hermanos, y se lle-
nará para siempre de vida y de gloria en la resurrección. 

Así, en Jesús el Padre nos ofrece todos los tesoros de la reconcilia-
ción y de la sabiduría; inaugura el tiempo de la gracia y la verdad: si 
ha entregado a su Hijo por nosotros, ¿cómo no nos dará todo con Él? 
Al acoger el don de su misericordia y de su amistad, nuestra exis-
tencia se encuentra sostenida por una esperanza inquebrantable: 
caminamos con una meta, estamos llamados a dar fruto abundante 
según la misión encomendada a cada uno; no estamos dejados a 
nuestras solas fuerzas, no desfallecemos, porque el Señor está con 
nosotros todos los días, hasta el fin del mundo, y nos hace miembros 
de su Cuerpo, de la gran compañía de sus hermanos, de la Iglesia. 

Esta es nuestra confianza, la que fundamenta nuestra esperanza y 
orienta nuestra vida: el Amor del Señor Jesús no pasa nunca y no 
defrauda; nosotros pertenecemos a la gran comunión de sus her-
manos, en una unidad profunda e irrevocable con Él, sellada en el 
bautismo y renovada perennemente en la comunión de su Cuerpo y 
de su Sangre, en el sacramento de la confesión.

En este Año Jubilar 2025 la Iglesia nos recuerda el Amor del Señor, 
y nos exhorta a creer en el perdón y la reconciliación, en la victoria 
sobre el mal, a dejar atrás el pecado, presente también en nuestra 
vida. Pues el pecado que tengamos no nos define; sino que, en rea-
lidad, nos es ajeno, no nos conduce a nuestra verdadera meta, ni da 
sentido y fecundidad al tiempo que Dios nos pone a nuestra dispo-
sición. Las riquezas de gracia de este Año, que permiten ganar la 
indulgencia plenaria, e incluso por un difunto, nos recuerdan nues-
tro horizonte verdadero: la plenitud de nuestras personas, libres del 
mal, unidas al Señor, participando de su Amor y de su gloria.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 343

En este Año Jubilar, en esta Catedral y en los diferentes santuarios 
en que podemos ganar su indulgencia en nuestra Diócesis, estare-
mos unidos a todos los nuestros que han peregrinado de generación 
en generación en la esperanza de la fe, que han confiado su vida a 
nuestro Señor, para darle forma buena en este mundo y alcanzar un 
destino feliz.

La obra de la salvación iniciada, con el nacimiento del Señor Jesús, 
atraviesa los siglos, hasta hoy mismo. No podemos olvidar que el 
misterio de su Amor divino, de la comunión de la Iglesia, que une 
cielos y tierra, pueblos y gentes, está presente entre nosotros. Ha 
dado forma y fecundidad a nuestras casas y parroquias desde 
tiempo inmemorial, ha iluminado con esperanza viva gozos y tris-
tezas, alegrías y dificultades, ayudándonos a no ser derrotados por 
el mal y el pecado, y ni siquiera por la muerte.

Pidamos esta inmensa esperanza de bien para nosotros y para nues-
tra tierra. La necesitamos cada uno, la necesitan nuestros seres 
queridos, nuestras familias y parroquias. Pero la necesita nuestro 
mundo, donde abunda el pecado y la mentira; donde todos anhela-
mos signos de esperanza, palabras dignas de confianza, aliento de 
vida, luz verdadera para el camino.

El Año Jubilar nos convoca a vivir como miembros del Pueblo de 
Dios, reconociendo con fe el Amor que nos manifiesta el Señor 
Jesús. Y a ser entonces «peregrinos de esperanza», que hablan creí-
blemente de perdón y de reconciliación en medio del mundo, de la 
posibilidad de orientar la propia vida por los caminos de la justicia 
y de la paz, de mirar al prójimo y a la propia existencia ciertos de su 
dignidad y destino, como amados de Dios. 

Encomendemos este Año Jubilar a la Santísima Virgen María, Madre 
de Dios, cuya certeza ante la presencia de su Hijo, Dios-con-noso-
tros, no pudo ser quebrantada ni siquiera ante la cruz. Ella llevó a 
cabo su peregrinación en la fe con una esperanza sin límites, que 
mereció llenarse de luz para siempre contemplando a su Hijo resu-
citado al tercer día.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o344

Como nuestra Madre, podrá guiar nuestro corazón para que nos 
acerquemos con humildad y esperanza grande a la fuente del per-
dón y de la indulgencia. Y será nuestro amparo, para que hagamos 
el camino de la vida ciertos del Amor de Dios, como un Pueblo que 
sigue anunciando la buena noticia de la justicia, la verdad y la paz, 
el «Año de gracia» del Señor. 

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 345

 

Prot. n.º: 139/2024

Nos, Dr. D. Alfonso Carrasco Rouco,
por la gracia de Dios y de la Sede Apostólica, Obispo de Lugo

Mediante la Bula Spes non confundit, del pasado 9 de mayo, el Papa Francisco 

convocaba a toda la Iglesia al Jubileo Ordinario Romano de 2025, bajo el lema 

Peregrinos de Esperanza. Según lo establecido a este fin por la Santa Sede, con

Decreto de fecha de 01 de septiembre de 2024 he procedido a determinar los 

templos de nuestra Diócesis a los que, junto con nuestra Catedral de Santa 

María, se podrá acudir en peregrinación para lucrar la indulgencia jubilar 

romana, a partir del 29 de diciembre 2024 y hasta el 28 de diciembre de 2025, 

cumpliendo las condiciones habituales.

Y, para que sea pastoralmente facilitado el acceso al sacramento de la 

Penitencia y conseguir el perdón divino a través del poder de las Llaves,

siguiendo lo indicado por la Penitenciaría Apostólica en su Decreto de 13 de 

mayo de 2024, concedo a los presbíteros que legítimamente escuchen las 

confesiones de los fieles durante este Año jubilar en dichos templos las 

facultades establecidas en el canon 508 §1, para absolver en el fuero interno de 

las censuras latae sententiae no declaradas ni reservadas a la Santa Sede. En 

estas confesiones téngase en cuenta lo establecido en el Ordo Paenitentiae,

apéndice I, nn. 2-3, determinando penitencias sacramentales adecuadas a la 

gravedad de la censura.

Expídase una copia de este decreto para cada uno de los templos jubilares. Dado 

en Lugo, Ciudad del Sacramento, a 16 de diciembre de 2024.

Por mandato de S.E. Rvdma.
El Canciller-Secretario

 

Prot. n.º: 139/2024

Nos, Dr. D. Alfonso Carrasco Rouco,
por la gracia de Dios y de la Sede Apostólica, Obispo de Lugo

Mediante la Bula Spes non confundit, del pasado 9 de mayo, el Papa Francisco 

convocaba a toda la Iglesia al Jubileo Ordinario Romano de 2025, bajo el lema 

Peregrinos de Esperanza. Según lo establecido a este fin por la Santa Sede, con

Decreto de fecha de 01 de septiembre de 2024 he procedido a determinar los 

templos de nuestra Diócesis a los que, junto con nuestra Catedral de Santa 

María, se podrá acudir en peregrinación para lucrar la indulgencia jubilar 

romana, a partir del 29 de diciembre 2024 y hasta el 28 de diciembre de 2025, 

cumpliendo las condiciones habituales.

Y, para que sea pastoralmente facilitado el acceso al sacramento de la 

Penitencia y conseguir el perdón divino a través del poder de las Llaves,

siguiendo lo indicado por la Penitenciaría Apostólica en su Decreto de 13 de 

mayo de 2024, concedo a los presbíteros que legítimamente escuchen las 

confesiones de los fieles durante este Año jubilar en dichos templos las 

facultades establecidas en el canon 508 §1, para absolver en el fuero interno de 

las censuras latae sententiae no declaradas ni reservadas a la Santa Sede. En 

estas confesiones téngase en cuenta lo establecido en el Ordo Paenitentiae,

apéndice I, nn. 2-3, determinando penitencias sacramentales adecuadas a la 

gravedad de la censura.

Expídase una copia de este decreto para cada uno de los templos jubilares. Dado 

en Lugo, Ciudad del Sacramento, a 16 de diciembre de 2024.

Por mandato de S.E. Rvdma.
El Canciller-Secretario



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o346

Nos, Dr. D. Alfonso Carrasco Rouco,
por la gracia de Dios y de la Sede Apostólica, Obispo de Lugo

En la Diócesis de Lugo, desde el año 1859, en un primer momento con el 
nombre de Boletín del Clero del Obispado de Lugo, y, desde el 1873, con el de 
Boletín Oficial Eclesiástico del Obispado de Lugo, se han publicado en papel 
impreso leyes, decretos, documentos y noticias de la Iglesia Particular y 
Universal, con el principal objetivo de dar cumplimiento a lo que establece la 
legislación canónica.

En la actualidad, ante el desarrollo de tecnologías que facilitan y universalizan 
la comunicación de las noticias y la preceptiva publicidad de leyes y decretos,
y siguiendo la indicación del papa Francisco en la encíclica Laudato Si de
favorecer el cuidado de nuestra casa común, parece procedente renovar las 
formas de publicación de nuestro Boletín oficial. Por todo ello, por el presente 

DECRETO

PRIMERO. Que la publicación de documentos diocesanos y la promulgación 
de leyes y decretos, conforme al can. 8 §2, se realizará a través de la edición 
digital del Boletín Oficial del Obispado de Lugo, publicado en una sección 
propia de la página web oficial de la Diócesis de Lugo.

SEGUNDO. La modificación del punto 2 del Decreto sobre la custodia y 
cuidado de los Archivos Parroquiales, de 18 de enero de 2011, suprimiendo 
la necesidad de guardar una copia de la colección de los Boletines 
Oficiales del Obispado junto a los libros parroquiales.

TERCERO. La edición impresa se limitará a los ejemplares necesarios para 
su conservación y custodia en este soporte en el Archivo Diocesano y en
aquellas parroquias o instituciones que deseen continuar con la colección 
impresa.

Lugo, Ciudad del Sacramento a 30 de diciembre de 2024.

               + Alfonso Carrasco Rouco 
                       Obispo de Lugo                                

José Manuel Penela Campos     
                   Por mandato de S.E. Rvdma. 

                                                                                                          El Canciller-Secretario 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 347

SECRETARÍA GENERAL

Nombramientos

22/09/24	 Emilio Alvito García Fente
	 Administrador parroquial de Santa María de Álceme

22/09/24	 José Ramón Pena Taboada
	� Administrador Parroquial de Santa María de Albarellos, 

San Pedro de Castro de Cabras, San Martiño de Maceira 
y San Xoán de Sixto

10/10/24	 Luis Varela Castiñeira
	 Administrador parroquial del Sagrado Corazón de Lugo

03/11/24	 Mauro Heriberto Negro Fernández
	� Administrador parroquial de San Estevo de Cartelos y 

Santiago de Pradeda

03/11/24	 Manuel Areán Fernández
	� Administrador Parroquial de San Pedro de Erbedeiro, 

Santa María de Nogueira, San Mamede de Pereira y San 
Vicenzo de A Sariña

27/12/24	 Mónica Yáñez Devesa
	 Secretaria General de Cáritas Diocesana de Lugo

27/12/24	 Paula Castro Ocampo
	 Administradora de Cáritas Diocesana de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o348

Defunciones

10/09/24	 D. José Benito Sobrado Ouro
	 Jubilado

26/09/20	 D. José Valcarce Valcarce
	 Jubilado

28/11/24	 D. Manuel Antonio González Fernández
	 Jubilado

19/12/24	 P. Gerard Joseph Comeau Chenard (MS)
	 Sacerdote de Cortegada

23/12/20	 D. Manuel Val Varela
	 Jubilado



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 349

NECROLÓXICAS

Rvdo. D. José Benito Sobrado Ouro

El Rvdo. D. José Sobrado Ouro nació en la parroquia de Santa María 
de Cerdeda, unida a la de Santa María de Taboada dos Freires 
(Taboada) el día 6 de enero de 1936. Después de realizar los Estu-
dios Eclesiásticos en el Seminario Diocesano de Lugo fue ordenado 
presbítero el día 29 de junio de 1960,por el Dr. D. Antonio Ona de 
Echave, siendo este Obispo Auxiliar de la Diócesis.

En el mismo año de su ordenación sacerdotal se le encomienda la 
parroquia de San Esteban de Liñares y Santa María de Vega de For-
cas en Pedrafita do Cebreiro; recordaba con emoción los tres años 
de presencia en estas parroquias a pesar del frío y la nieve como los 
mejores de su vida sacerdotal.

En 1963 es nombrado ecónomo de El Salvador del Mao (O Incio). Allí 
trabajó intensamente con los niños y jóvenes y entre otras activida-
des, como aficionado que era a la música, creó un coro parroquial 
con unos veinte chicos y chicas y se dedicó a las misiones por la 
Diócesis.

En 1968 le sorprende un nuevo destino: Santa María Alta y San 
Vicente de O Veral. Allí se preocupó por la reforma de los templos 
parroquiales y por la formación espiritual de los fieles organizando 
conferencias impartidas por seglares. Pero, unos años después, en 
1973, es designado profesor en el «Instituto Femenino de Lugo», hoy 
«Nuestra Señora de los Ojos Grandes». Se hizo famosa una frase suya 
que repetía a los jóvenes: «Si las discotecas fueran campanas, sonarían 
a cencerros: son cántaros vacíos que no apagan vuestra sed de felicidad».



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o350

De su vida sacerdotal,además de su afición a la música y sus buenas 
dotes musicales hay que destacar su elegancia espiritual,su genero-
sidad y bondad. Fue capellán de un turno de adoración nocturna al 
que acompañó siempre hasta el último momento. También era muy 
devoto de la Virgen María, devoción que aprendió de su madre con el 
rezo del rosario diario y las tres avemarías al levantarse y acostarse. 
Su lema era: «A Jesús por María». Hace poco confesaba, a los que el 
llamaba «amigos del alma», que rezaba y pedía constantemente poder 
morir en paz y con tranquilidad en su casa y en su cama. Y así fue, 
fallecía en la madrugada del día 10 de septiembre en la Residencia 
Sacerdotal.

Sus restos mortales serán inhumados en la parroquia natal y el Sr. 
Obispo presidirá el funeral en la Iglesia Parroquial de Taboada el día 
11 a las 17.00. Con su oración preferida a la Virgen, tomada del poeta 
Dámaso Alonso, le deseamos que descanse en paz.

«Déjame ahora que te sienta humana,
igual que te pintaron tus hijos, los pintores;
déjame contemplar en tus ojos bellos
los ojos tiernos de mi madre amada.
Permíteme que piense que me tiendes tus brazos
y me acunas cuando lloro. Virgen María, Madre,
dormir quisiera en tus brazos
hasta que en los brazos de mi Dios despierte».

Rvdo. D. José Valcarce Valcarce

El Rvdo. D. José Valcarce Valcarce nació en la Parroquia de San Cris-
tovo de Cancelo (Triacastela) el 11 de noviembre de 1928. Después 
de realizar los Estudios Eclesiásticos fue ordenado sacerdote por el 
Dr. D. Rafael Balanzá y Navarro el 17 de mayo de 1953.

Ese mismo año fue nombrado ecónomo de San Juan de Padornelo y, 
al año siguiente, coadjutor de la parroquia de San Froilán de Lugo. 
En 1961 pasó a la parroquia de la Milagrosa de Lugo, como coadjutor.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 351

En 1963, tras recibir la competente autorización para su incorpora-
ción a la Obra de Migración, se trasladó a Suiza a prestar su minis-
terio sacerdotal como capellán de Emigrantes.

En octubre de 1970, regresó a España a continuar sus estudios de 
pastoral, y se incorporó a la diócesis de Madrid-Alcalá, donde fue 
nombrado coadjutor de las parroquias de San Valentí, Santa Engra-
cia y San Juan Evangelista. Posteriormente, en el año 1973, fue nom-
brado ecónomo de la parroquia del Santo Cristo de la Guía de Vicál-
varo. Allí, además de ejercer las actividades parroquiales, promovió 
una guardería infantil y un club de ancianos.

En 1979 se reincorpora en el servicio pastoral de la diócesis de Lugo 
como ecónomo de San Juan de Visantoña y, posteriormente, será 
también encargado de San Cosme de Beigondo. Fue asesor religioso 
en el Colegio de EGB de Visantoña.

La Misa Funeral del Rvdo. D. José Valcarce Valcarce se celebrará 
mañana, 27 de septiembre, en la iglesia parroquial de San Pedro 
de Melide a las 16 h y estará presidida por el Vicario de Pastoral de 
la diócesis de Lugo, Luis Manuel Rodríguez. Posteriormente reci-
birá sepultura en la parroquia de San Cristovo de Cancelo (Tria-
castela).

Descanse en Paz

Rvdo. D. Manuel Antonio González Fernández
El Rvdo. D. Manuel Antonio González Fernández, nació en la Parro-
quia de Santa M.ª de los Dolores de Lalín el 31 mayo de 1931.

Después de realizar los Estudios Eclesiásticos fue ordenado sacer-
dote por el Dr. D. Rafael Balanzá y Navarro, el 24 de julio de 1955.

Al año siguiente de su ordenación fue nombrado coadjutor de la 
parroquia de San Adriano de Moneixas, y posteriormente lo fue 
como encargado de San Félix de Moredo y su anejo Santo Tomé de 
Felpós.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o352

En 1958 fue ecónomo de San Julián de Pedroso y su anejo de Santa 
María de Alemparte. Y en 1966, se le nombró ecónomo de Santiago 
de Reboredo; en 1975, de San Juan de Sirgueiros.

Se encargó de Santa María de Reboiro, en 1976.

Desde 1992 era administrador parroquial de Santa María de Foile-
bar, San Lorenzo de Vilarxoán y Santa M.ª de O Incio.

Descanse en Paz

La Misa Funeral del Rvdo. D. Manuel Antonio González Fernández se cele-
brará mañana, día 29 de noviembre, en la iglesia parroquial de Nuestra 
Señora del Rosario de Sarria a las 16 h y estará presidida por el Obispo 
de Lugo, Mons. Alfonso Carrasco. Posteriormente recibirá sepultura en el 
antiguo cementerio de Lalín.

P. Gerard Joseph Comeau Chenard (MS)

Tras una fatídica caída, nuestro querido P. Gerardo nos dejaba el 18 
de diciembre pasado. El P. Gerard-Joseph Comeau Chenard nació 
el 14/01/1934 en la ciudad de Nashua, New Hampshire, USA. Sus 
padres fueron Benjamín y María-Ana. De cuatro hijos que tuvieron, 
Gerardo fue el único varón. Su fe, en los primeros años de su vida, 
se desarrolló en la parroquia de San Luis Gonzaga de Nashua, donde 
recibió los sacramentos de iniciación cristiana. Pronto ingresa en el 
Seminario Menor que los Misioneros de la Saleta tienen en Enfied, 
New Hampshire. En East Brewster, Massachusetts, cursó un año de 
estudios antes del noviciado. De este periodo formativo, sus supe-
riores dejaron escritas estas simpáticas y elogiosas palabras acerca 
de él: «Gerardo… es una prueba de que las cosas buenas vienen en 
paquetes pequeños… siempre dispuesto a ayudar, merece la pena 
tenerle al lado… alegre y de buen natural».

En Center Harbor hizo el noviciado, periodo que da paso a la entrada 
en una congregación religiosa; después cursa los años de Filosofía 
en Attleboro, Mass. En Roma hizo los estudios de Teología. Fina-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 353

lizados, fue ordenado sacerdote el 24/09/1961. Un año después es 
destinado a España como formador en la Escuela Apostólica Saletina 
de Santa María de Nieva, en la provincia de Segovia. A partir de 1978 
lo encontramos en Valladolid, donde lleva a cabo su apostolado prin-
cipalmente con jóvenes y animando el Movimiento de Renovación 
Carismática. 

En 1984 llega a Siador, haciéndose cargo de la parroquia, y del san-
tuario dedicado a Ntra. Sra. de la Saleta en ella enclavado, colabo-
rando también en algunas parroquias sobre todo en la animación 
de grupos de jóvenes en su preparación al sacramento de la Con-
firmación. Se hace cargo de las parroquias de Oirós y Bodaño, de la 
archidiócesis de Santiago, durante los años 98 y 99. Y por no mucho 
tiempo, también de las de Loimil, Orazo y Dornelas. Después dis-
fruta de un periodo sabático hasta junio del 2002.

En diciembre de ese mismo año es destinado a la animación del 
Centro Internacional de Peregrinación y Pastoral Juvenil Juan Pablo 
II en el Monte del Gozo. También asume la atención pastoral de las 
parroquias San Cristóbal de Enfesta y San Pedro de Busto junto con 
los Padres Alfonso y Catanga, que llegan de Angola.

En septiembre de 2004, le vemos de nuevo formando parte de la 
comunidad saletina de Siador. Desde comienzos de 2011 ha estado 
al frente de las parroquias de Santa María de Cortegada y Santo 
Tomé de Parada. A subrayar, además, que por un periodo prolon-
gado de tiempo, un empeño grande, que desarrolló con entusiasmo 
y dedicación, fue la animación de la Fraternidad de Laicos Saleti-
nos. Así mismo, en estos últimos años ha dedicado tiempo día tras 
día a animar la vida espiritual de bastantes personas a través de 
whatsapp.

En la trayectoria del P. Gerardo, como telón de fondo a todas sus 
actividades y cargos, está su devoción muy sentida a María, bajo la 
advocación de Ntra. Sra. de la Saleta; su disponibilidad ejemplar a 
aceptar y asumir las responsabilidades que los superiores le enco-
mendaban llevar a cabo; su sencillez, humildad y alegría; su espon-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o354

taneidad y llaneza; y ya en el último tramo de su vida, su entusiasmo 
y heroica voluntad de tirar para adelante a pesar de los achaques de 
propios de su avanzada edad.

La comunidad de Misioneros de la Saleta nos sentimos afortuna-
dos de haberle tenido tan próximo a nosotros, y junto con vosotros, 
damos gracias a Dios, por haberle puesto en nuestras vidas durante 
tantos años. 

Rvdo. D. Manuel Val Varela

El Rvdo. D. Manuel Val Varela nació en la Parroquia de Santiago de 
Eidián, unida a la de Santa María de Basadre (Agolada), el día 7 de 
febrero de 1943. Después de realizar los Estudios de Latín y Huma-
nidades y los Estudios Eclesiásticos en el Seminario Diocesano de 
Lugo, fue ordenado sacerdote por el Dr. D. Antonio Ona de Echave el 
día 16 de junio de 1969. 

En el mes de enero de 1970 es destinado a la parroquia de Santa 
María de Folgoso de Caurel y, en abril del mismo año, recibe tam-
bién el nombramiento de Capellán-Asesor Religioso de la Herman-
dad de Labradores y Ganaderos de Folgoso de Caurel. En el año 1974 
ejerció de sustituto del Arcipreste de Caurel y en ese mismo año se 
le encarga también la parroquia de San Silvestre de Seceda y se le 
nombra Asesor Religioso en el Colegio de EGB de Folgoso de Caurel. 

En el año 1993 es nombrado Administrador Parroquial de Seoane de 
Caurel y Santa María de Meiraos. En el 2007 y 2009 se hace cargo de 
las parroquias de San Vicente de Villamor y San Silvestre de Seceda 
hasta que, por razones de edad, se traslada a Monforte donde había 
trabajado en el llamado Instituto Nacional de Empleo hasta el año 
2003. Desde allí ayudó a muchos feligreses en la formación profe-
sional con políticas activas de empleo así como en la animación de 
la restauración de iglesias y construcción de caminos. 

En el año 2010 los feligreses reconocieron su labor sacerdotal y 
social en un entrañable homenaje que le organizaron en Folgoso de 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 355

Caurel con motivo de su traslado a Monforte y al que asistieron el 
Sr. Obispo, el Vicario General y otros compañeros en el sacerdocio. 

Desde los años 2011 al 2014 fue párroco de San Pedro de Puebla de 
Brollón y administrador parroquial de San Juan de Abrence, San-
tiago de Castroncelos, Santa Marina de Castrosantes, Santa María 
de Saa, Santa María de Óutara y San Miguel de Canedo.

Con posterioridad, por razones de salud, colaboró como adscrito en 
la Parroquia de San Antonio de Monforte hasta que recientemente 
se retiró con su familia donde fue acompañado y cuidado con gran 
preocupación y cariño. 

De carácter bondadoso y dialogante, fallecía el día 23 de diciembre 
en San Juan de Ponte Arcediago, donde el día 24 recibió cristiana 
sepultura. Descanse en paz. 

Nota: El funeral por su eterno descanso será celebrado en la Parroquia de 
San Juan de Puente Arcediago el día 26 de diciembre, a las 12.00, presidido 
por el Dr. D. Alfonso Carrasco, Obispo de la Diócesis. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o356



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 357

• �Nota y rueda de prensa final de la 268ª Comisión 
Permanente

• �Nota y rueda de prensa final de la 126ª Asamblea 
Plenaria

Conferencia Episcopal Española



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o358



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 359

Nota y rueda de prensa final 
de la 268ª Comisión Permanente

La Comisión Permanente ha celebrado su 268.ª reunión los días 26 
y 27 de septiembre en la sede de la Conferencia Episcopal Española 
(CEE), en Madrid. El secretario general de la CEE, Mons. Francisco 
César García Magán, informa en rueda de prensa, el martes 1 de 
octubre, sobre los trabajos de esta Permanente.

Congreso de Vocaciones, 7-9 de febrero de 2025

Uno de los temas del orden del día ha sido el Congreso Nacional de 
Vocaciones «¿Para quién soy? Asamblea de llamados a la misión», 
que se va a celebrar en Madrid del 7 al 9 de febrero. Con este encuen-
tro, la CEE cierra el ciclo del plan pastoral 2021-2025.

El presidente de la CEE, Mons. Luis Argüello, como responsable del 
Servicio de Pastoral Vocacional, ha avanzado algunos datos sobre la 
preparación de este Congreso que quiere ser una «gran fiesta» de la 
Iglesia para avivar en el Pueblo de Dios el deseo y la necesidad de 
las vocaciones. Una invitación a descubrir el valor de cada vocación 
y a promover la «espiritualidad de la vocación».

Para la participación en el Congreso, se han asignado una serie de 
plazas por diócesis. También se contará con la presencia de la vida 
consagrada, movimientos y asociaciones de ámbito nacional. En total, 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o360

unos 3.500 participantes se encontrarán estos días en el pabellón 
Madrid Arena y el pabellón Satélite, en la Casa de Campo de Madrid.

En la página web del Congreso (https://paraquiensoy.com/) se van 
actualizando los materiales del Congreso y ya están disponibles los 
recursos que se ofrecen para estos meses previos de preparación: el 
documento de trabajo y cuatro fichas para el discernimiento.

Celebración ecuménica con ocasión del 1700.º 
aniversario del Concilio de Nicea

La Comisión Permanente ha aprobado la propuesta de la Comisión 
Episcopal para la Doctrina de la Fe de organizar una celebración ecu-
ménica con ocasión del 1700.º aniversario del Concilio de Nicea. Esta 
celebración, basada en el Credo, tendrá lugar en noviembre de 2025. 

También ha aprobado la publicación de una nota de esta misma 
Comisión sobre la «sanación intergeneracional».

Semana del Matrimonio

El director del secretariado de la Subcomisión Episcopal para la 
Familia y la Defensa de la Vida, Miguel Garrigós, y el director del 
secretariado de la Comisión Episcopal para las Comunicaciones 
Sociales, José Gabriel Vera, han presentado el balance de la cam-
paña de comunicación, enfocada especialmente a las redes sociales, 
con motivo de la Semana del Matrimonio 2024. El objetivo de esta 
Semana, que por tercer año consecutivo se celebró en la semana de 
S. Valentín, del 14 al 19 de febrero, es visibilizar la grandeza y dig-
nidad del matrimonio cristiano y mostrar a la sociedad su belleza.

Además, la Comisión Permanente, a petición de la Subcomisión 
Episcopal para la Familia y la Defensa de la Vida, ha renovado el 
presupuesto para la campaña de comunicación del próximo año y ha 
acordado que esta Semana del Matrimonio sea una campaña ordi-
naria de la Iglesia, en el mes de febrero.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 361

Otros temas del orden del día

También ha intervenido el presidente del Órgano de Cumplimiento 
Normativo, Alfredo Dagnino, para presentar la primera fase del tra-
bajo que, siguiendo el calendario previsto, ya ha concluido. El sis-
tema de Compliance para la Conferencia Episcopal Española fue 
aprobado en la Asamblea Plenaria de noviembre de 2022.

Los obispos de la Comisión Permanente han recibido información 
sobre el estado actual de Ábside Media (TRECE y COPE), sobre el 
Instituto Español de Misiones Extranjeras (IEME) y sobre la Confede-
ración Católica Nacional de Padres de Familia y Padres de Alumnos 
(CONCAPA), tras su relevo en la presidencia.

En el capítulo económico, han revisado, para su paso a la Plenaria 
de noviembre, la propuesta de constitución y distribución del Fondo 
Común Interdiocesano para el año 2025 y de los presupuestos, para 
este mismo año, de la CEE y de los organismos que de ella dependen.

Como es habitual, la Permanente ha aprobado el orden del día de la 
próxima Asamblea Plenaria y distintos nombramientos; además ha 
tratado distintos temas de seguimiento.

Nombramientos:

• � Cecilia Ruiloba Castelazo, laica consagrada del Regnum Christi, 
como directora del secretariado de la Subcomisión Episcopal para 
las Universidades y Cultura. 

• � Luis Miguel Rojo Septién, CM, sacerdote de la congregación de la 
Misión (San Vicente de Paúl), como delegado de Cáritas Española.

• � José Cristóbal Moreno García, sacerdote de la diócesis de Orihuela-
Alicante, como consiliario nacional de la Federación del Aposto-
lado de la Divina Misericordia en España.

• � José Ruiz Pérez, laico de la diócesis de Albacete, como presidente de 
la Federación del Apostolado de la Divina Misericordia en España.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o362

• � Marta Ventura Arasanz, laica de la archidiócesis de Barcelona,como 
presidenta nacional de la Federación Española de Hospitalidades 
de Nuestra Señora de Lourdes.

• � Jorge López Martínez, sacerdote de la archidiócesis de Burgos, como 
asesor eclesiástico de la Obra de Cooperación Apostólica Seglar His-
pano Americana (OCASHA).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 363

Nota y rueda de prensa final 
de la 126ª Asamblea Plenaria

Los obispos españoles celebran del 18 al 22 de noviembre su 126.ª 
Asamblea Plenaria en la sede de la Conferencia Episcopal Española. 
El secretario general, Mons. Francisco César García Magán, informa 
en rueda de prensa, el viernes 22 de noviembre, de los trabajos que 
se han realizado en este encuentro. 

Cercanía y solidaridad con las víctimas de 
la DANA y con todos los afectados

En el marco de esta Asamblea, los obispos se trasladaron el martes, 
19 de noviembre, a la catedral de la Almudena para celebrar, a las 
19.00 horas, la eucaristía en memoria de las víctimas de la DANA y 
de todos los afectados.

Una celebración que quiso ser «en primer lugar, un gesto de cercanía 
y de solidaridad con todos los que están sufriendo» como señaló en 
su homilía el arzobispo de Valencia, Mons. Enrique Benavent.

Como ya anunció Mons. Argüello, el domingo 24 de noviembre, 
fiesta de Cristo Rey, la Conferencia Episcopal convoca una colecta 
en todas las eucaristías que se realicen en España en favor de los 
damnificados por esta catástrofe. La Conferencia Episcopal de Eslo-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o364

vaquia ha comunicado que se unen a esta iniciativa con un donativo. 
También la Iglesia de Montserrat en Roma va a organizar un con-
cierto solidario con este fin.

Compromiso de seguir con nuestra ayuda material y espiritual

El presidente de la Conferencia Episcopal, Mons. Luis Argüello, tam-
bién tuvo presente en su discurso inaugural la catástrofe provocada 
por la riada: «En nombre de todos, permitidme elevar una oración 
por el eterno descanso de los fallecidos a causa de las feroces inun-
daciones vividas en Valencia, Albacete y otros lugares de nuestra 
tierra, un abrazo a los damnificados con el compromiso de seguir 
con nuestra ayuda material y espiritual; también un reconocimiento 
agradecido a quienes protagonizan una «ola de solidaridad».

El nuncio apostólico en España, Mons. Bernardito C. Auza, en su 
saludo a la Asamblea, se unió «a las expresiones de este episcopado» 
y destacó «el arrojo de los jóvenes y la colaboración de los mayores». 
No ha faltado, «a pesar de la oscuridad, la grandeza de tantos cora-
zones, generosos y sensibles ante la situación».

Con el discurso del Presidente de la CEE y el saludo del Nuncio apos-
tólico comenzaba el lunes, 18 de noviembre, la Asamblea.

Participantes en la Asamblea

En esta Asamblea han participado todos los obispos miembros de 
pleno de derecho. Los administradores diocesanos de Albacete, 
Julián Ros, y de Tenerife, Antonio Manuel Pérez. Además de varios 
obispos eméritos que tiene voz, pero no voto.

Se han incorporado a la Plenaria el obispo de Tui-Vigo, Mons. Antonio 
José Valín, y el obispo coadjutor de Urgel, Mons. Josep-Lluís Serrano. 
Mons. Valín ha quedado adscrito a la Comisión Episcopal para la 
Pastoral social y Promoción humana y Mons. Serrano, a la Comisión 
Episcopal para las Misiones y Cooperación entre las Iglesias.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 365

El obispo electo de S. Felíu de Llobregat, Mons. Xabier Gómez OP, y 
los dos obispos auxiliares electos de Valencia, Mons. Fernando Enri-
que Ramón y Mons. Arturo Javier García, fueron invitados y partici-
paron en la sesión inaugural.

Servicio de coordinación y asesoramiento de las 
oficinas para la protección de menores

El Servicio de coordinación y asesoramiento de las Oficinas ha infor-
mado sobre el trabajo que realizan en la actualidad en áreas como 
la formación, el asesoramiento al trabajo puntual de las Oficinas y 
la asistencia jurídica. Han informado sobre los siete encuentros de 
formación y prevención en los que han participado cerca de 1.400 
personas de todas las áreas de la acción de la Iglesia.

El Servicio ha planteado un horizonte amplio de futuro y se ha insis-
tido en la creación de una red de trabajo conjunto para salvaguardar 
al menor en los entornos eclesiales. Al mismo tiempo, desea ofrecer 
una propuesta a la sociedad para comprender que la Iglesia está en 
la acogida, atención, reparación de las víctimas y en la prevención y 
en la formación de las personas que, en la Iglesia y en la sociedad, 
trabajan con menores. Han señalado que la evangelización pasa por 
el cuidado y protección de menores y vulnerables.

Las situaciones dolorosas que se han vivido sirven para consolidar 
los cauces de sanación y de reparación, por lo que el trabajo que se 
realiza se apoya en las Oficinas, ofreciéndoles criterios formativos 
y preventivos y creando una red de espacios para que se inserte la 
justicia restaurativa.

En relación a la Comisión Asesora de Reparación, que fue aprobada 
en la Asamblea Plenaria Extraordinaria del pasado mes de julio, 
los obispos han recibido la información del trabajo realizado y han 
conocido la guía para la solicitud a la comisión asesora que impulsa 
el PRIVA y el formulario de solicitud a la Comisión Asesora de repa-
ración integral.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o366

Proyecto «Hospitalidad Atlántica»

El presidente de la Subcomisión Episcopal para las Migraciones y 
la Movilidad Humana, Mons. Fernando García Cadiñanos, ha pre-
sentado el proyecto «Hospitalidad Atlántica». Un proyecto que nace 
de un encuentro convocado, hace dos años, por el Dicasterio para el 
Servicio del Desarrollo Humano Integral con los obispos de las dió-
cesis involucradas en la Ruta Atlántica, que es como se denomina al 
camino migratorio que se utiliza desde el continente africano para 
alcanzar Europa a través de las Islas Canarias.

A raíz de esta reunión, el departamento de Migraciones de la CEE 
impulsó la puesta en marcha de un trabajo en red que se concreta 
en el proyecto Hospitalidad Atlántica, una red eclesial formada por 
10 países y 26 diócesis de España y África. Sus tres objetivos princi-
pales son: ofrecer información veraz, salvar vidas y trabajar en red.

Proyecto marco de Pastoral juvenil

Por su parte, la Subcomisión Episcopal para la Juventud y la Infancia 
trabaja en el proyecto marco de Pastoral juvenil, que ha llevado a la 
Plenaria su presidente, Mons. Arturo Pablo Ros. En este proyecto se 
marca el camino que la Iglesia en España quiere realizar con sus 
miembros más jóvenes. Como adelantó Mons. Argüello en su dis-
curso inaugural, el borrador se ha elaborado siguiendo el esquema 
del documento final de la XV Asamblea general del Sínodo, cele-
brada en octubre de 2018, sobre el tema: «Los jóvenes, la fe y el dis-
cernimiento vocacional». 

Tres acontecimientos relevantes en la 
vida de la Iglesia en este curso

Asamblea General del Sínodo de los Obispos

La XVI Asamblea General del Sínodo de los Obispos, cuya fase final 
se celebró en Roma el pasado mes de octubre, también ha ocupado 
un tiempo de la Plenaria. Mons. Argüello, que participó en la Asam-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 367

blea, ha propuesto profundizar en el documento final con la misma 
metodología que se ha seguido en el Sínodo: una «conversación en 
el Espíritu».

Para llevarlo a cabo, los obispos se han distribuido en once gru-
pos de trabajo en los que se ha puesto el foco de la «conversación» 
en responder, desde el documento Final, ¿qué llamadas recibimos 
para crecer en Comunión misionera?, especialmente en el ámbito de 
nuestra Conferencia Episcopal. Después, ya en Asamblea, se ha dia-
logado sobre las tres sugerencias concretas y comunes que aportó 
cada grupo.

Jubileo 2025

El papa Francisco abrirá oficialmente el próximo 24 de diciembre el 
Jubileo 2025 y el director del Secretariado para el Jubileo, Francisco 
Julián Romero, ha avanzado algunos aspectos concretos sobre las 
peregrinaciones con las que la CEE va a participar en las distintas 
convocatorias organizadas con el lema «Peregrinos de esperanza».

La Conferencia Episcopal ha impulsado la preparación de la Iglesia en 
España para la celebración de este Jubileo. En 2023 se difundieron los 
«Cuadernos del Concilio» siguiendo la voluntad del papa Francisco 
de renovar el conocimiento del Concilio Vaticano II y de sus cuatro 
grandes constituciones. Este curso, se ha promovido la publicación de 
ocho textos bajo el epígrafe «Apuntes sobre la oración».

Congreso Nacional de Vocaciones

Un tercer acontecimiento relevante en la vida de la Iglesia en este 
curso va a ser el Congreso Nacional de Vocaciones «¿Para quién soy? 
Asamblea de llamados a la misión», que se va a celebrar en Madrid 
del 7 al 9 de febrero. Con este encuentro, la CEE cierra el ciclo del 
plan pastoral 2021-2025.

El presidente de la CEE, Mons. Luis Argüello, como responsable del 
Servicio de Pastoral Vocacional, ha adelantado algunos datos sobre 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o368

la preparación de este Congreso que quiere ser una «gran fiesta» de 
la Iglesia para avivar en el Pueblo de Dios el deseo y la necesidad de 
las vocaciones (presentación del Congreso).

Reforma de los seminarios y reestructuración de los 
institutos teológicos y superiores de ciencias religiosas

Los obispos han dialogado sobre el documento final del plan de 
puesta en marcha de los criterios para la reforma de los seminarios 
en España. Mons. Jesús Vidal, Referente Apostólico para la aplica-
ción de los Criterios para la reforma de los Seminarios en España, ha 
llevado a la Plenaria la versión definitiva, que será remitido al car-
denal Lazzaro You Heung-Sik, prefecto del Dicasterio para el Clero.

Mons. Argüello y el presidente de la Subcomisión Episcopal para 
las Universidades y Cultura, Mons. Juan Antonio Martínez Camino, 
han informado sobre la propuesta del Dicasterio para la Educación 
Católica para la reestructuración de los institutos teológicos e insti-
tutos superiores de ciencias religiosas. Siguiendo las indicaciones de 
este Dicasterio, la Plenaria ha aprobado la creación de una Comisión 
Episcopal ad hoc que va a coordinar el estudio que van a llevar a 
cabo obispos y expertos en la naturaleza, misión y exigencias nor-
mativas de los Institutos eclesiásticos.

Otros asuntos del orden del día

Ha intervenido en el Plenaria la presidenta de Manos Unidas, Ceci-
lia Pilar Gracia, que, con motivo del 65.º aniversario de la primera 
Campaña contra el Hambre, ha informado sobre la actividad y la 
situación actual de esta asociación pública de fieles.

Además, el director de Ayuda a la Iglesia Necesitada, José María 
Gallardo, ha presentado la iniciativa internacional Redweek, con la 
que invita a abrir los ojos a la realidad de los cristianos perseguidos 
en el mundo a causa de su fe. Entre el 18 y el 24 de noviembre, esta 
campaña se visibiliza con la iluminación en rojo de catedrales, igle-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 369

sias, monumentos y edificios civiles. Además, se celebran vigilias y 
eucaristías y se organizan exposiciones, conferencias y testimonios 
en vivo de cristianos que han experimentado persecución religiosa.

Los obispos también han recibido información sobre el estado actual 
del grupo Ábside (TRECE Y COPE), del secretariado para el Soste-
nimiento de la Iglesia, y del Órgano de Cumplimiento Normativo 
(Compliance), que ha presentado un informe con las conclusiones de 
la primera fase de su trabajo, que, siguiendo el calendario previsto, 
ya ha concluido.

La Plenaria ha dedicado un tiempo para que los presidentes de las 
Comisiones Episcopales comuniquen sus actividades y proyectos. 
Además, se han abordado distintos asuntos de seguimiento.

En el capítulo dedicado a las asociaciones nacionales, se han apro-
bado los estatutos y erección de la Fundación educativa pía autó-
noma privada de ámbito nacional «San Gabriel» y de la Fundación 
educativa pía autónoma privada de ámbito nacional «Corazonista».

Como es habitual en la Plenaria de noviembre, los obispos han dado 
su visto bueno al presupuesto del Fondo Común Interdiocesano y 
de la Conferencia Episcopal para 2025, que se presentarán próxi-
mamente.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o370



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 371

• �Viaje apostólico de Su Santidad Francisco a Indonesia, 
Papúa Nueva Guinea, Timor Oriental, Singapur

• �Mensaje con ocasión de la Jornada Mundial de la 
Alimentación

• ��Santa Misa y canonización de los beatos Manuel Ruiz López 
y siete compañeros y Francisco, Mooti y Rafael Massabki, 
Giuseppe Allamano, Marie-Léonie Paradis y Elena Guerra

• �Carta encíclica Dilexit Nos sobre el amor humano y divino 
del Corazón de Jesucristo

Santa Sede



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o372



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 373

Santo Padre Francisco

Viaje apostólico de Su Santidad Francisco 
a Indonesia, Papúa Nueva Guinea, Timor 
Oriental, Singapur (2-13 septiembre 2024)

Lunes, 2 de septiembre de 2024

ROMA

17:15	� Salida en avión desde el aeropuerto internacional de Roma/
Fiumicino con destino a Yakarta

Martes, 3 de septiembre de 2024

YAKARTA

11:30	� Llegada al aeropuerto internacional «Soekarno-Hatta» de 
Yakarta

11:30	 Recepción oficial

Miércoles, 4 de septiembre de 2024

YAKARTA

9:30	� Ceremonia de bienvenida en el exterior del Palacio Presiden-
cial «Istana Merdeka»

10:00	� Visita de cortesía al presidente de la República en el Palacio 
Presidencial «Istana Merdeka»



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o374

10:35	� Reunión con las autoridades, la sociedad civil y el cuerpo 
diplomático en el Salón «Istana Negara» del Palacio Presi-
dencial

11:30	� Encuentro privado con miembros de la Compañía de Jesús 
en la Nunciatura Apostólica

16:30	� Encuentro con los obispos, los sacerdotes, los diáconos, con 
los y las consagradas, seminaristas y catequistas en la Cate-
dral de Nuestra Señora de la Asunción

17:35	� Encuentro con jóvenes se Scholas Occurentes en la Casa de 
la Juventud «Grha Pemuda»

Jueves, 5 de septiembre de 2024

YAKARTA

9:00	 Encuentro interreligioso en la Mezquita «Istiqlal»

10:15	� Encuentro con asistentes de realidades benéficas en la sede 
de la Conferencia Episcopal Indonesiana

17:00	 Santa Misa en el Estadio «Gelora Bung Karno»

Viernes 6 de septiembre de 2024

YAKARTA-PORT MORESBY

9:15	� Ceremonia de salida en el aeropuerto internacional «Soekarno-
Hatta» de Yakarta

9:45	� Salida en avión del aeropuerto internacional «Soekarno-
Hatta» de Yakarta con destino a Port Moresby

18:50	� Llegada al aeropuerto internacional «Jacksons» de Port 
Moresby

18:50	 Ceremonia de bienvenida



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 375

Sábado, 7 de septiembre de 2024

PORT MORESBY

9:45	� Visita de cortesía al gobernador general en la «Casa de 
Gobierno»

10:25	� Reunión con las autoridades, la sociedad civil y el cuerpo 
diplomático en la APEC Haus

17:00	� Visita a los niños de «Ministerio de calle» y «Servicios de 
callan» en la «Escuela Secundaria Técnica de Cáritas».

17:40	� Encuentro con los obispos de Papúa Nueva Guinea y de las 
Islas Salomón, sacerdotes, diáconos, los consagrados, las 
consagradas, los seminaristas y catequistas en el Santuario 
de María Auxiliadora

Domingo 8 de septiembre de 2024

PORT MORESBY-VANIMO

7:30	 Visita del primer ministro a la Nunciatura Apostólica

8:45	 Santa Misa en el estadio «Sir John Guise»
	 Ángelus

13:00	� Salida en avión del aeropuerto internacional «Jacksons» de 
Port Moresby con destino a Vanimo

15:15	 Llegada al aeropuerto de Vanimo

15:30	� Encuentro con los fieles de la Diócesis de Vanimo en la expla-
nada frente a la Catedral de la Santa Cruz

16:50	� Reunión privada con un grupo de misioneros en la Escuela 
Humanística Santísima Trinidad de Baro

17:40	� Salida en avión desde el aeropuerto de Vanimo hacia Port 
Moresby

19:55	� Llegada al aeropuerto internacional «Jacksons» de Port Moresby



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o376

Lunes 9 de septiembre de 2024

PORT MORESBY-DILI

9:45	 Encuentro con los jóvenes en el estadio «Sir John Guise»

11:10	� Ceremonia de despedida en el Aeropuerto Internacional 
«Jacksons» de Port Moresby

11:40	� Salida por vía aérea desde el aeropuerto internacional «Jack-
sons» de Port Moresby

14:10	� Llegada al aeropuerto internacional «Presidente Nicolau 
Lobato» de Dili

14:10	 Bienvenida oficial

18:00	� Ceremonia de bienvenida en el exterior del Palacio Presi-
dencial

18:30	� Visita de cortesía al presidente de la República en el Palacio 
Presidencial

19:00	� Reunión con las autoridades, la sociedad civil y el cuerpo 
diplomático en el Salón del Palacio Presidencial

Martes, 10 de septiembre de 2024

DILI

8:45	 Visita a los niños discapacitados de la escuela «Irmãs Alma»

9:30	� Encuentro con los obispos, los sacerdotes, los diáconos, los 
consagrados, las consagradas, los seminaristas y los cate-
quistas en la Catedral de la Inmaculada Concepción

10:45	� Encuentro privado con miembros de la Compañía de Jesús 
en la Nunciatura Apostólica

16:30	 Santa Misa en la explanada de Tasitolu



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 377

Miércoles, 11 de septiembre de 2024

DILI-SINGAPUR

9:30	 Encuentro con los jóvenes en el «Centro de Convenções»

10:45	� Ceremonia de salida en el aeropuerto internacional de Dili 
«Presidente Nicolau Lobato»

11:15	� Salida en avión del aeropuerto internacional de Dili «Presi-
dente Nicolau Lobato» con destino a Singapur

14:15	 Llegada al aeropuerto internacional «Changi» de Singapur

14:15	 Recepción oficial

18:15	� Encuentro privado con miembros de la Compañía de Jesús 
en el Centro de Retiros «San Francesco Saverio»

Jueves, 12 de septiembre de 2024

SINGAPUR

9:00	 Ceremonia de bienvenida en la «Casa del Parlamento»

9:30	 Visita de cortesía al presidente de la República

9:55	 Reunión con el primer ministro

10:30	� Encuentro con las autoridades, la sociedad civil y el cuerpo 
diplomático en el Teatro del Centro Cultural Universitario de 
la «National University of Singapore»

17:15	 Santa Misa en el Estadio Nacional del «Singapore Sports Hub»

Viernes 13 de septiembre de 2024

SINGAPUR-ROMA

9:15	� Visita a un grupo de personas mayores y enfermas en la 
«Casa Santa Teresa»

10:00	� Encuentro interreligioso con jóvenes en el «Colegio Católico 
Junior»



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o378

11:20	� Ceremonia de despedida en el aeropuerto internacional 
«Changi» de Singapur

11:50	� Salida en avión desde el aeropuerto internacional «Changi» 
de Singapur con destino a Roma

	� Conferencia de prensa del Santo Padre durante el vuelo de 
regreso

18:25	 Llegada al aeropuerto internacional de Roma/Fiumicino

Huso horario

Roma:	 +2h UTC
Yakarta:	 +7h UTC
Port Moresby:	 +10h UTC
Vanimo:	 +10h UTC
Dili:	 +9h UT
Singapur:	 +8h UTC

 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 379

Mensaje con ocasión de la Jornada Mundial 
de la Alimentación 2024

a Su Excelencia el señor QU Dongyu,
Director General de la FAO

Señor Director General:

La cuadragésima cuarta Jornada Mundial de la Alimentación nos invita 
a reflexionar sobre el derecho a los alimentos para una vida y un futuro 
mejores. Esto es algo prioritario, ya que satisface una de las necesida-
des básicas del ser humano, es decir, alimentarse para vivir en con-
sonancia con adecuados estándares cualitativos y cuantitativos, que 
garanticen la digna existencia de la persona humana. Sin embargo, 
vemos este derecho frecuentemente menoscabado y no aplicado con 
justicia, con las nocivas consecuencias que esto conlleva.

En aras de la promoción del derecho a la alimentación, la FAO pro-
pone con agudeza considerar una transformación de los sistemas 
alimentarios que tenga en cuenta la pluralidad y variedad de ali-
mentos nutritivos, asequibles, sanos y sostenibles como medio para 
lograr la seguridad alimentaria y dietas sanas para todos.

Para ello es preciso no olvidar la dimensión social y cultural intrín-
seca que tiene el acto de nutrirse. Al respecto, los responsables 
políticos y económicos a escala internacional han de escuchar las 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o380

demandas de los últimos de la cadena alimentaria, como los peque-
ños agricultores, y de las formaciones sociales intermedias, como 
la familia, que intervienen directamente en la alimentación de las 
personas.

Las soluciones enérgicas para afrontar y resolver los problemas 
alimentarios de nuestro tiempo requieren que consideremos los 
principios de subsidiariedad y solidaridad como fundamentos de 
nuestros programas y proyectos de desarrollo, para que nunca se 
postergue la escucha real de las necesidades que vienen de abajo, 
de los trabajadores y los agricultores, de los pobres y hambrientos, 
y de los que viven con dificultades en zonas rurales aisladas. Jesu-
cristo nos ha enseñado: «Todo lo que deseen que los demás hagan 
por ustedes, háganlo por ellos: en esto consiste la Ley y los Profetas» 
(Mt 7, 12).

La humanidad, herida por tantas injusticias, reclama, con apre-
miante urgencia, medidas eficaces para llevar una vida mejor 
actuando juntos animados por el mismo espíritu de fraternidad y 
sabiendo que este planeta que Dios nos ha dado ha de ser un jardín 
abierto a la serena convivencia. En esto pensaba cuando propuse 
considerar el paradigma de la ecología integral, para que se tuvie-
ran en cuenta las necesidades de cada hombre y de todo el hombre, 
para que se protegiera su dignidad en su relación con los demás y en 
estrecha conexión con el cuidado de la creación. Sólo si tomamos el 
ideal de justicia como guía de nuestra acción se podrán atender las 
necesidades de las personas.

Ello exige asimismo que nos dejemos interpelar y conmover por la 
condición del otro y que la solidaridad se convierta en la principal 
de nuestras decisiones. De este modo, la protección de las genera-
ciones futuras irá de la mano de la escucha y la actuación a favor de 
las demandas de las generaciones presentes, mediante una alianza 
intra e intergeneracional que nos convoque a todos a la fraternidad y 
dé un sentido nuevo, más auténtico, a la cooperación internacional, 
una cooperación que debe animar a esta Organización y a todo el 
sistema multilateral.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 381

En este camino, lleno de obstáculos y dificultades, pero a la vez apa-
sionante y colmado de retos, la comunidad internacional contará 
con el aliento de la Santa Sede y de la Iglesia católica, que no dejan 
de brindar su tenaz contribución para que todos puedan disponer de 
alimentos en cantidad y calidad adecuadas para sí mismos y para 
sus familias, para que cada persona pueda llevar una vida digna y 
para que se derrote definitivamente la dolorosa lacra de la miseria y 
el hambre en el mundo.

Con estos sentimientos y deseos, sobre todos ustedes y los que tra-
bajan por esta noble causa, invoco la bendición de Dios Todopode-
roso, que nunca se cansa de sostener a quienes tienen en el corazón 
el bien de la entera humanidad.

Vaticano, 16 de octubre de 2024

Francisco



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o382

Santa Misa y canonización de los beatos 
Manuel Ruiz López y siete compañeros y 
Francisco, Mooti y Rafael Massabki, Giuseppe 
Allamano, Marie-Léonie Paradis y Elena Guerra 

A Santiago y Juan, Jesús les pregunta:«¿Qué quieren que haga por 
ustedes?» (Mc 10, 36). E inmediatamente después los apremia: 
«¿Pueden beber el cáliz que yo beberé y recibir el bautismo que yo 
recibiré?» (Mc 10, 38). Jesús hace preguntas y, precisamente así, nos 
ayuda a discernir, porque las preguntas nos hacen descubrir lo que 
hay dentro de nosotros, iluminan lo que llevamos en el corazón y 
que a veces no sabemos.

Dejémonos interpelar por la Palabra del Señor. Imaginemos que nos 
pregunta a cada uno de nosotros: «¿Qué quieres que haga por ti?» y 
la segunda pregunta «¿Puedes beber de mi mismo cáliz?».

A través de estas preguntas, Jesús pone de manifiesto el vínculo y 
las expectativas que los discípulos tienen sobre él, con las luces y 
sombras propias de cualquier relación. De hecho, Santiago y Juan, 
están unidos a Jesús, pero tienen pretensiones. Ellos expresan el 
deseo de estar cerca de Él, pero sólo para ocupar un lugar de honor, 
para desempeñar un papel importante, para que les conceda sen-
tarse uno a su derecha y el otro a su izquierda, cuando esté en su 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 383

gloria (cf. Mc 10, 37). Evidentemente, piensan en Jesús como Mesías, 
como un Mesías victorioso y glorioso, y esperan que Él comparta su 
gloria con ellos. Ven en Jesús al Mesías, pero se lo imaginan según 
la lógica del poder.

Jesús no se detiene en las palabras de los discípulos, sino que pro-
fundiza, escucha y lee el corazón de cada uno de ellos y también de 
cada uno de nosotros. Y en el diálogo, a través de dos preguntas, 
intenta sacar a la luz el deseo que hay dentro de esas peticiones.

Primero los interpela: «¿Qué quieren que haga por ustedes?»; y 
esta pregunta desvela los pensamientos de sus corazones, pone de 
manifiesto las expectativas ocultas y los sueños de gloria que los 
discípulos cultivan en secreto. Es como si Jesús preguntara: «¿Quién 
quieres que sea yo para ti?» y, así, desenmascara lo que realmente 
desean: un Mesías poderoso, un Mesías victorioso que les dé un 
puesto de honor. Y a veces en la Iglesia viene este pensamiento: el 
honor, el poder.

Luego, con la segunda pregunta, Jesús rechaza esta imagen del 
Mesías y de este modo los ayuda a cambiar su forma de ver, es decir, 
a convertirse: «¿Pueden beber el cáliz que yo beberé y recibir el bau-
tismo que yo recibiré?». Con ello, les revela que Él no es el Mesías que 
ellos piensan; es el Dios del amor, que se abaja para alcanzar a los 
humildes; que se hace débil para levantar a los débiles; que trabaja 
por la paz y no por la guerra; que vino para servir y no para ser ser-
vido. El cáliz que el Señor beberá es la ofrenda de su vida, es su vida 
entregada a nosotros por amor, hasta la muerte y una muerte de cruz.

Y así, a su derecha y a su izquierda habrá dos ladrones, crucificados 
como Él en la cruz y no acomodados en los tronos de poder; dos 
ladrones clavados con Cristo en el dolor y no sentados en la gloria. 
El rey crucificado, el justo condenado se hace esclavo de todos: ¡este 
es verdaderamente el Hijo de Dios! (cf. Mc 15, 39). El vencedor no es 
el que domina, sino el que sirve por amor. Repetimos: el vencedor 
no es el que domina, sino el que sirve por amor. Nos lo recuerda 
también la Carta a los Hebreos: «no tenemos un Sumo Sacerdote 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o384

incapaz de compadecerse de nuestras debilidades; al contrario él 
fue sometido a las mismas pruebas que nosotros» (4, 15).

En este momento, Jesús puede ayudar a los discípulos a convertirse, 
a cambiar de mentalidad: «Ustedes saben que aquellos a quienes 
se considera gobernantes, dominan a las naciones como si fueran 
sus dueños, y los poderosos les hacen sentir su autoridad» (Mc 10, 
42). Pero no tiene por qué ser así para quienes siguen a un Dios que 
se hizo siervo para alcanzar a todos con su amor. Los que siguen a 
Cristo, si quieren ser grandes, deben servir, aprendiendo de Él.

Hermanos y hermanas, Jesús revela los pensamientos, revela los 
deseos y proyecciones de nuestro corazón, a veces desenmasca-
rando nuestras expectativas de gloria, de dominio, de poder y de 
vanidad. Él nos ayuda a pensar ya no según los criterios del mundo, 
sino conforme al estilo de Dios, que se hace el último para que los 
últimos sean enaltecidos y lleguen a ser los primeros. Y estas pre-
guntas de Jesús, con su enseñanza sobre el servicio, a menudo son 
incomprensibles para nosotros, como lo eran para los discípulos. 
Pero siguiéndolo a Él, caminando tras sus huellas y acogiendo el 
don de su amor que transforma nuestra manera de pensar, también 
nosotros podemos aprender el estilo de Dios: el servicio. No olvide-
mos las tres palabras que hacen ver el estilo de Dios para servir: 
cercanía, compasión y ternura. Dios se hace cercano para servir; se 
hace compasivo para servir; se hace tierno para servir. Cercanía, 
compasión y ternura.

Esto es lo que debemos anhelar: no el poder, sino el servicio. El 
servicio es el estilo de vida cristiano. No se trata de una lista de 
cosas por hacer, como si, una vez hechas, pudiéramos considerar 
que nuestro turno terminó; quien sirve con amor no dice: «ahora 
le tocará a otro». Este es un modo de pensar como empleados, no 
como testigos. El servicio nace del amor y el amor no conoce fron-
teras, no hace cálculos, se consume y se da. El amor no se limita a 
producir para obtener resultados, no es una asistencia ocasional, 
sino algo que nace del corazón, de un corazón renovado por el amor 
y en el amor.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 385

Cuando aprendemos a servir, cada gesto de atención y cuidado, cada 
expresión de ternura, cada obra de misericordia, se convierten en 
un reflejo del amor de Dios. Y así todos nosotros —cada uno de noso-
tros— continuamos la obra de Jesús en el mundo.

Bajo esta luz podemos recordar a los discípulos del Evangelio que 
hoy son canonizados. A lo largo de la agitada historia de la humani-
dad, ellos fueron siervos fieles, hombres y mujeres que sirvieron en 
el martirio y en la alegría, como el hermano Manuel Ruiz López y sus 
compañeros. Son sacerdotes y consagradas fervientes —fervientes— 
de pasión misionera, como el padre José Allamano, sor María Leonia 
Paradis y sor Elena Guerra. Estos nuevos santos vivieron según el 
estilo de Jesús: el servicio. La fe y el apostolado que llevaron a cabo no 
alimentaron en ellos deseos mundanos ni ansias de poder, sino que, 
por el contrario, se hicieron servidores de sus hermanos, creativos 
para hacer el bien, firmes en las dificultades, generosos hasta el final.

Pidamos con confianza su intercesión, para que también nosotros 
podamos seguir a Cristo, imitarlo en el servicio y convertirnos en 
testigos de esperanza para el mundo.

Francisco



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o386

Carta encíclica Dilexit Nos 
sobre el amor humano y divino 
del Corazón de Jesucristo

1. «Nos amó», dice san Pablo refiriéndose a Cristo (Rm 8, 37), para 
ayudarnos a descubrir que de ese amor nada «podrá separarnos» 
(Rm 8, 39). Pablo lo afirmaba con certeza porque Cristo mismo lo 
había asegurado a sus discípulos: «los he amado» (Jn 15, 9.12). Tam-
bién nos dijo: «los llamo amigos» (Jn 15, 15). Su corazón abierto nos 
precede y nos espera sin condiciones, sin exigir un requisito previo 
para poder amarnos y proponernos su amistad: «nos amó primero» 
(1 Jn 4,10). Gracias a Jesús «nosotros hemos conocido el amor que 
Dios nos tiene y hemos creído» en ese amor (1 Jn 4, 16).

I. 
LA IMPORTANCIA DEL CORAZÓN

2. Para expresar el amor de Jesucristo suele usarse el símbolo del 
corazón. Algunos se preguntan si hoy tiene un significado válido. 
Pero cuando nos asalta la tentación de navegar por la superficie, de 
vivir corriendo sin saber finalmente para qué, de convertirnos en 
consumistas insaciables y esclavizados por los engranajes de un 
mercado al cual no le interesa el sentido de nuestra existencia, nece-
sitamos recuperar la importancia del corazón. [1]



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 387

¿Qué expresamos cuando decimos «corazón»?

3. En el griego clásico profano el término kardia significa lo más 
interior de seres humanos, animales y plantas. En Homero indica no 
sólo el centro corporal, sino también el centro anímico y espiritual 
del ser humano. En la Ilíada, el pensar y el sentir son del corazón y 
están muy próximos entre sí. [2] Allí el corazón aparece como centro 
del querer y como lugar en que se fraguan las decisiones importan-
tes de la persona. [3] En Platón el corazón adquiere una función en 
cierto modo «sintetizadora» de lo racional y lo tendencial de cada 
uno, pues tanto el mandato de las facultades superiores como las 
pasiones se transmiten a través de las venas que confluyen en el 
corazón. [4] Así advertimos desde la antigüedad la importancia de 
considerar al ser humano no como una suma de distintas capacida-
des sino como un mundo anímico corpóreo con un centro unificador 
que otorga a todo lo que vive la persona el trasfondo de un sentido y 
una orientación.

4. Dice la Biblia que «la Palabra de Dios es viva y eficaz […] discierne 
los pensamientos y las intenciones del corazón» (Hb 4, 12). De esta 
manera nos habla de un núcleo, el corazón, que está detrás de toda 
apariencia, aun detrás de pensamientos superficiales que nos con-
funden. Los discípulos de Emaús, en su misteriosa caminata con 
Cristo resucitado, vivían un momento de angustia, confusión, des-
esperanza, desilusión. No obstante, más allá de todo eso y a pesar de 
todo, algo ocurría en lo más hondo: «¿No ardía acaso nuestro cora-
zón, mientras nos hablaba en el camino?» (Lc 24, 32).

5. Al mismo tiempo, el corazón es el lugar de la sinceridad, donde no 
se puede engañar ni disimular. Suele indicar las verdaderas inten-
ciones, lo que uno realmente piensa, cree y quiere, los «secretos» 
que a nadie dice y, en definitiva, la propia verdad desnuda. Se trata 
de aquello que no es apariencia o mentira sino auténtico, real, ente-
ramente «propio». Por eso a Sansón, que no contaba el secreto de su 
fuerza, Dalila le reclamaba: «¿Cómo puedes decir que me quieres, si 
tu corazón no está conmigo?» (Jc 16, 15). Sólo cuando él le contó su 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o388

secreto tan oculto, ella «comprendió que él le había abierto todo su 
corazón» (Jc 16, 18).

6. Esta verdad de cada persona tantas veces está oculta debajo de 
mucha hojarasca que la disimula, y esto hace que se vuelva difí-
cil sentir que uno se conoce a sí mismo y más aún que conoce a 
otra persona: «Nada más tortuoso que el corazón humano y no tiene 
arreglo: ¿quién puede penetrarlo?» (Jr 17, 9). Así entendemos por qué 
el libro de los Proverbios nos reclama: «Con todo cuidado vigila tu 
corazón, porque de él brotan las fuentes de la vida. Aparta de ti las 
palabras perversas y aleja de tus labios la maldad» (4, 23-24). La 
pura apariencia, el disimulo y el engaño dañan y pervierten el cora-
zón. Más allá de tantos intentos por mostrar o expresar algo que no 
somos, en el corazón se juega todo, allí no cuenta lo que uno muestra 
por fuera y los ocultamientos, allí somos nosotros mismos. Y esa es 
la base de cualquier proyecto sólido para nuestra vida, ya que nada 
que valga la pena se construye sin el corazón. La apariencia y la 
mentira sólo ofrecen vacío.

7. Como metáfora, me permito recordar algo que ya narré en otra 
oportunidad: «Para carnaval, cuando éramos niños, la abuela nos 
hacía galletas, y era una masa muy liviana, liviana, era liviana esa 
masa que hacía. Luego la ponía en el aceite y la masa se inflaba, 
se inflaba, y cuando la comíamos estaba hueca. Esas galletas en el 
dialecto se llamaban «mentiras». Y era precisamente la abuela quien 
nos explicaba la razón de ello: «estas galletas son como las mentiras, 
parecen grandes, pero no tienen nada dentro, no hay nada verda-
dero allí; no hay nada de sustancia»». [5]

8. En lugar de procurar algunas satisfacciones superficiales y de 
cumplir un papel frente a los demás, lo mejor es dejar brotar pregun-
tas decisivas: quién soy realmente, qué busco, qué sentido quiero 
que tengan mi vida, mis elecciones o mis acciones; por qué y para 
qué estoy en este mundo, cómo querré valorar mi existencia cuando 
llegue a su final, qué significado quisiera que tenga todo lo que vivo, 
quién quiero ser frente a los demás, quién soy frente a Dios. Estas 
preguntas me llevan a mi corazón.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 389

Volver al corazón

9. En este mundo líquido es necesario hablar nuevamente del cora-
zón, apuntar hacia allí donde cada persona, de toda clase y condi-
ción, hace su síntesis; allí donde los seres concretos tienen la fuente 
y la raíz de todas sus demás potencias, convicciones, pasiones, elec-
ciones. Pero nos movemos en sociedades de consumidores seriales 
que viven al día y dominados por los ritmos y ruidos de la tecnolo-
gía, sin mucha paciencia para hacer los procesos que la interioridad 
requiere. En la sociedad actual el ser humano «corre el riesgo de 
perder su centro, el centro de sí mismo». [6] «El hombre contempo-
ráneo se encuentra a menudo trastornado, dividido, casi privado de 
un principio interior que genere unidad y armonía en su ser y en su 
obrar. Modelos de comportamiento bastante difundidos, por desgra-
cia, exasperan su dimensión racional-tecnológica o, al contrario, su 
dimensión instintiva». [7] Falta corazón.

10. Ahora bien, el problema de la sociedad líquida es actual, pero la 
desvalorización del centro íntimo del hombre —el corazón— viene 
de más lejos: la encontramos ya en el racionalismo griego y pre-
cristiano, en el idealismo postcristiano o en el materialismo en sus 
diversas formas. El corazón ha tenido poco lugar en la antropología 
y al gran pensamiento filosófico le resulta una noción extraña. Se 
han preferido otros conceptos como el de razón, voluntad o libertad. 
Su significado es impreciso y no se le concedió un lugar específico 
en la vida humana. Quizás porque no era fácil colocarlo entre las 
ideas «claras y distintas» o por la dificultad que supone el conoci-
miento de uno mismo: pareciera que lo más íntimo es también lo 
más lejano a nuestro conocimiento. Tal vez porque el encuentro con 
el otro no se consolida como camino para encontrarse a sí mismo, 
ya que el pensamiento vuelve a desembocar en un individualismo 
enfermizo. Muchos se sintieron seguros en el ámbito más controla-
ble de la inteligencia y de la voluntad para construir sus sistemas de 
pensamiento. Por no encontrarle lugar al corazón mismo, distinto 
de las potencias y pasiones humanas consideradas aisladamente 
unas de otras, tampoco se desarrolló ampliamente la idea de un 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o390

centro personal donde lo único que puede unificar todo es, en defi-
nitiva, el amor.

11. Si el corazón está devaluado también se devalúa lo que significa 
hablar desde el corazón, actuar con corazón, madurar y cuidar el 
corazón. Cuando no se aprecia lo específico del corazón perdemos 
las respuestas que la sola inteligencia no puede dar, perdemos el 
encuentro con los demás, perdemos la poesía. Y nos perdemos la 
historia y nuestras historias, porque la verdadera aventura personal 
es la que se construye desde el corazón. Al final de la vida contará 
sólo eso.

12. Hay que afirmar que tenemos corazón, que nuestro corazón 
coexiste con los otros corazones que le ayudan a ser un «tú». Como 
no podemos desarrollar ampliamente este tema, nos valdremos de 
un personaje de novela, el Stavroguin de Dostoyevski. [8] Romano 
Guardini lo muestra como la encarnación misma del mal, porque su 
característica principal es no tener corazón: «Stavroguin, empero, 
no tiene corazón y, por tanto, su espíritu es algo frío y sin contenido 
y su cuerpo se envenena en la inercia y en la sensualidad bestial. De 
esta suerte no puede llegar hasta los demás hombres y ninguno de 
ellos puede llegar verdaderamente a él porque, en efecto, es el cora-
zón el que crea las posibilidades de encuentro. Por el corazón estoy 
yo al lado del otro y otro está cerca de mí. Sólo el corazón puede 
acoger y dar un hogar. La intimidad es el acto, la esfera del corazón. 
Stavroguin empero es una persona distanciada, […] está muy lejos 
incluso de sí mismo, pues lo íntimo del hombre está en el corazón y 
no en el espíritu. Que la interioridad resida en el espíritu no es pro-
pio de lo humano. Mas cuando el corazón no vive, el hombre está no 
en sí mismo sino junto a sí mismo». [9]

13. Necesitamos que todas las acciones se pongan bajo el «dominio 
político» del corazón, que la agresividad y los deseos obsesivos se 
aquieten en el bien mayor que el corazón les ofrece y en la fortaleza 
que tiene contra los males; que la inteligencia y la voluntad se pon-
gan también a su servicio sintiendo y gustando las verdades más 
que queriendo dominarlas como suelen hacer algunas ciencias; que 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 391

la voluntad desee el bien mayor que el corazón conoce, y que tam-
bién la imaginación y los sentimientos se dejen moderar por el latido 
del corazón.

14. Se podría decir que, en último término, yo soy mi corazón, por-
que es lo que me distingue, me configura en mi identidad espiritual 
y me pone en comunión con las demás personas. El algoritmo en 
acto en el mundo digital muestra que nuestros pensamientos y lo 
que decide la voluntad son mucho más «estándar» de lo que creía-
mos. Son fácilmente predecibles y manipulables. No así el corazón.

15. Se trata de una palabra importante para la filosofía y la teología, 
que buscan alcanzar una síntesis integradora. De hecho, la palabra 
«corazón» no puede ser agotada por la biología, por la psicología, 
por la antropología o por cualquier ciencia. Es una de esas palabras 
originarias «que significan realidades que competen al hombre pre-
cisamente en cuanto totalidad (en cuanto persona corpóreo-espiri-
tual)». [10] Entonces no es más realista el biólogo cuando habla sobre 
el corazón, porque sólo ve una parte, y la totalidad no es menos real 
sino que lo es aún más. Tampoco un lenguaje abstracto podría tener 
el mismo significado concreto y simultáneamente integrador. Si bien 
«corazón» nos lleva al centro íntimo de nuestra persona, también 
nos permite reconocernos en nuestra integridad y no sólo en algún 
aspecto aislado.

16. Por otra parte, esta fuerza única del corazón nos ayuda a enten-
der por qué se dice que cuando se capta alguna realidad con el cora-
zón se la puede conocer mejor y más plenamente. Esto inevitable-
mente nos lleva al amor del que es capaz ese corazón, ya que «lo más 
íntimo de la realidad es amor». [11] Para Heidegger, según la inter-
pretación que hace de él un pensador actual, la filosofía no comienza 
con un concepto puro o una certeza sino con una conmoción: «El 
pensar tiene que haber sido conmovido antes de trabajar con con-
ceptos o mientras trabaja con ellos. Sin una emoción profunda el 
pensar no puede comenzar. La primera imagen mental sería la piel 
de gallina. Lo primero que hace pensar y preguntar es la emoción 
profunda. La filosofía siempre sucede en un estado de ánimo funda-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o392

mental (Stimmung)». [12] Y aquí aparece el corazón, que «alberga los 
estados de ánimo, trabaja como ‘un custodio del estado de ánimo’. El 
‘corazón’ oye de una manera no metafórica ‘la silenciosa voz’ del ser, 
dejándose templar y determinar (armonizar y unificar) por ella». [13]

El corazón que une los fragmentos

17. Al mismo tiempo, el corazón hace posible cualquier vínculo 
auténtico, porque una relación que no se construya con el cora-
zón es incapaz de superar la fragmentación del individualismo. 
Sólo se mantendrían en pie dos mónadas que se juntan pero que 
no se conectan realmente. Anti-corazón es una sociedad cada vez 
más dominada por el narcisismo y la autorreferencia. Finalmente 
llegamos a la «pérdida del deseo», porque el otro desaparece del 
horizonte y nos encerramos en nuestra mismidad, sin capacidad de 
relaciones sanas. [14] Por consiguiente, nos volvemos incapaces de 
acoger a Dios. Como diría Heidegger, para recibir lo divino hay que 
construir una «casa de huéspedes». [15]

18. Vemos así cómo se produce en el corazón de cada uno esta para-
dójica conexión entre la valoración del propio ser y la apertura a los 
otros, entre el encuentro tan personal consigo mismo y la donación 
de sí a los demás. Sólo se llega a ser uno mismo cuando se adquiere 
la capacidad de reconocer al otro, y se encuentra con el otro quien 
puede reconocer y aceptar la propia identidad.

19. El corazón también es capaz de unificar y armonizar tu historia 
personal, que parece fragmentada en mil pedazos, pero donde todo 
puede tener un sentido. Es lo que expresa el Evangelio en la mirada 
de María, que miraba con el corazón. Ella era capaz de dialogar con 
las experiencias atesoradas ponderándolas en el corazón, dándoles 
tiempo: simbolizando y guardando dentro para recordar. En el Evan-
gelio, la mejor expresión de lo que piensa un corazón son los dos 
pasajes de san Lucas que nos dicen que María «atesoraba (syneterei) 
todas estas cosas, ponderándolas (symballousa) en su corazón» (cf. 
Lc 2, 19.51). El verbo symballein (del que proviene «símbolo») signi-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 393

fica ponderar, reunir dos cosas en la mente y examinarlas con uno 
mismo, reflexionando, dialogando interiormente. En Lucas 2,51 die-
terei es «guardaba cuidadosamente», y lo que ella conservaba no era 
sólo «la escena» que veía, sino también lo que no entendía todavía 
y aun así permanecía presente y vivo en la espera de unirlo todo en 
el corazón.

20. En el tiempo de la inteligencia artificial no podemos olvidar que 
para salvar lo humano hacen falta la poesía y el amor. Lo que nin-
gún algoritmo podrá albergar será, por ejemplo, ese momento de 
la infancia que se recuerda con ternura y que, aunque pasen los 
años, sigue ocurriendo en cada rincón del planeta. Pienso en el uso 
del tenedor para sellar los bordes de esas empanadillas caseras 
que hacemos con nuestras madres o abuelas. Es ese momento de 
aprendiz de cocinero, a medio camino entre el juego y la adultez, 
donde se asume la responsabilidad del trabajo para ayudar al otro. 
Al igual que el tenedor podría nombrar miles de pequeños detalles 
que sustentan las biografías de todos: hacer brotar sonrisas con una 
broma, calcar un dibujo al contraluz de una ventana, jugar el primer 
partido de fútbol con una pelota de trapo, cuidar gusanillos en una 
caja de zapatos, secar una flor entre las páginas de un libro, cuidar 
un pajarillo que se ha caído del nido, pedir un deseo al deshojar una 
margarita. Todos esos pequeños detalles, lo ordinario-extraordina-
rio, nunca podrán estar entre los algoritmos. Porque el tenedor, las 
bromas, la ventana, la pelota, la caja de zapatos, el libro, el pajarillo, 
la flor… se sustentan en la ternura que se guarda en los recuerdos 
del corazón.

21. Ese núcleo de cada ser humano, su centro más íntimo, no es el 
núcleo del alma sino de toda la persona en su identidad única que 
es anímica y corpórea. Todo se unifica en el corazón, que puede ser 
la sede del amor con la totalidad de sus componentes espirituales, 
anímicos y también físicos. En definitiva, si allí reina el amor una 
persona alcanza su identidad de modo pleno y luminoso, porque 
cada ser humano ha sido creado ante todo para el amor, está hecho 
en sus fibras más íntimas para amar y ser amado.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o394

22. Por esta razón, viendo cómo se suceden nuevas guerras, con la 
complicidad, tolerancia o indiferencia de otros países, o con meras 
luchas de poder en torno a intereses parciales, podemos pensar que 
la sociedad mundial está perdiendo el corazón. Bastaría mirar y oír 
a las ancianas —de las distintas partes en pugna— cautivas de estos 
conflictos devastadores. Es desgarrador verlas llorando a sus nietos 
asesinados, o escucharlas desear la propia muerte porque se han 
quedado sin la casa donde han vivido siempre. Ellas, que muchas 
veces han sido modelos de fortaleza y resistencia a lo largo de vidas 
difíciles y sacrificadas, ahora que llegan a la última etapa de su exis-
tencia no se les ofrece una merecida paz, sino angustia, miedo e 
indignación. El recurso de decir que la culpa es de otros no resuelve 
este drama vergonzoso. Ver llorar a las abuelas sin que se nos vuelva 
intolerable es signo de un mundo sin corazón.

23. Cuando cada uno reflexiona, busca, medita sobre su propio ser y 
su identidad, o analiza las cuestiones más elevadas; cuando piensa 
acerca del sentido de su vida e incluso si busca a Dios, aun cuando 
experimente el gusto de haber vislumbrado algo de la verdad, eso 
necesita encontrar su culminación en el amor. Amando, la persona 
siente que sabe por qué y para qué vive. Así todo confluye en un 
estado de conexión y de armonía. Por eso, frente al propio miste-
rio personal, quizás la pregunta más decisiva que cada uno podría 
hacerse es: ¿tengo corazón?

El fuego

24. Esto ofrece consecuencias para la espiritualidad. Por ejemplo, 
la teología de los Ejercicios espirituales de san Ignacio de Loyola tiene 
por principio el affectus. Lo discursivo se construye sobre un querer 
fundamental —con toda la fuerza del corazón— que da potencia y 
recursos a la tarea de reorganizar la vida. Las reglas y composicio-
nes de lugar que implementa Ignacio obran en función de un «fun-
damento» distinto de ellas, lo desconocido del corazón. Michel de 
Certeau hace ver cómo las «mociones» de las que habla san Ignacio 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 395

son las irrupciones de un querer de Dios y de un querer del propio 
corazón que permanece otro en relación con el orden manifiesto. 
Algo inesperado se pone a hablar en el corazón de la persona, algo 
que nace de lo incognoscible, remueve la superficie de lo conocido 
y lo conflictúa. Es el origen de un nuevo «ordenamiento de la vida» 
a partir del corazón. No se trata de discursos racionales que habría 
que llevar a la práctica, haciéndolos pasar a la vida, de modo que 
la afectividad y la práctica serían simplemente consecuencias —en 
dependencia— de conocimientos asegurados. [16]

25. Allí donde el filósofo detiene su pensamiento, el corazón cre-
yente ama, adora, pide perdón y se ofrece a servir en el lugar que el 
Señor le da a elegir para que lo siga. Entonces entiende que es el tú 
de Dios, y que puede ser un yo porque Dios es un tú para él. El hecho 
es que sólo el Señor nos ofrece tratarnos como un tú siempre y para 
siempre. Aceptar su amistad es cuestión de corazón y eso nos cons-
tituye como personas en el sentido pleno de la palabra.

26. San Buenaventura decía que al fin de cuentas hay que pregun-
tarle «no a la luz, sino al fuego». [17] Y enseñaba que «la fe está en el 
intelecto, de modo que provoca el afecto. Por ejemplo: conocer que 
Cristo ha muerto por nosotros no se queda en conocimiento, sino 
que necesariamente se convierte en afecto, en amor». [18] En esta 
línea, san John Henry Newman tomó como lema la frase «Cor ad 
cor loquitur», porque más allá de toda dialéctica, el Señor nos salva 
hablando a nuestro corazón desde su Corazón sagrado. Esta misma 
lógica hacía que para él, gran pensador, el lugar del encuentro más 
hondo consigo mismo y con el Señor no fuera la lectura o la reflexión, 
sino el diálogo orante, de corazón a corazón, con Cristo vivo y pre-
sente. Por eso Newman encontraba en la Eucaristía el Corazón de 
Jesucristo vivo, capaz de liberar, de dar sentido a cada momento y 
de derramar la verdadera paz al ser humano: «Sacratísimo y muy 
amado Corazón de Jesús, estás oculto en la Santa Eucaristía y sufres 
aún por nosotros. […] Te venero, pues, con todo mi mejor amor y 
reverencia, con mi ferviente afecto, con mi mayor sumisión y la más 
resuelta voluntad. Dios mío, cuando condesciendes a sufrir que te 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o396

reciba, te coma y te beba, y por un momento estableces tu morada 
en mí, haz que mi corazón lata con el tuyo. Purifícalo de todo lo que 
es terrenal, de todo lo que es orgullo y sensualidad, de todo lo que 
es duro y cruel, de toda perversidad, de todo desorden, de toda mor-
tandad. Llénalo tanto de ti, que ni los acontecimientos del momento 
ni las circunstancias de la época tengan poder de alterarlo, sino que 
en tu amor y en tu temor pueda hallarse en paz». [19]

27. Ante el Corazón de Jesús vivo y presente nuestra mente com-
prende, iluminada por el Espíritu, las palabras de Jesús. Así nues-
tra voluntad se pone en marcha para practicarlas. Pero esto podría 
quedarse en una forma de moralismo autosuficiente. Sentir y gustar 
al Señor y honrarlo es cosa del corazón. Únicamente el corazón es 
capaz de poner a las demás potencias y pasiones y a toda nuestra 
persona en actitud de reverencia y de obediencia amorosa al Señor.

El mundo puede cambiar desde el corazón

28. Nuestras comunidades sólo desde el corazón lograrán unir sus 
inteligencias y voluntades diversas y pacificarlas para que el Espíritu 
nos guíe como red de hermanos, ya que pacificar también es tarea 
del corazón. El Corazón de Cristo es éxtasis, es salida, es donación, 
es encuentro. En él nos volvemos capaces de relacionarnos de un 
modo sano y feliz, y de construir en este mundo el Reino de amor 
y de justicia. Nuestro corazón unido al de Cristo es capaz de este 
milagro social.

29. Tomar en serio el corazón tiene consecuencias sociales. Como 
enseña el Concilio Vaticano II, «tenemos todos que cambiar nuestros 
corazones, con los ojos puestos en el orbe entero y en aquellos traba-
jos que todos juntos podemos llevar a cabo para que nuestra gene-
ración mejore». [20] Porque «los desequilibrios que fatigan al mundo 
moderno están conectados con ese otro desequilibrio fundamental 
que hunde sus raíces en el corazón humano». [21] Ante los dramas 
del mundo, el Concilio invita a volver al corazón, explicando que el 
ser humano «por su interioridad es, en efecto, superior al universo 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 397

entero; a esta profunda interioridad retorna cuando entra dentro de 
su corazón, donde Dios le aguarda, escrutador de los corazones (cf. 
1S 16, 7; Jr 17, 10), y donde él personalmente, bajo la mirada de Dios, 
decide su propio destino». [22]

30. Esto no significa confiar excesivamente en nosotros mismos. 
Tengamos cuidado: advirtamos que nuestro corazón no es autosufi-
ciente; es frágil y está herido. Tiene una dignidad ontológica, pero al 
mismo tiempo debe buscar una vida más digna. [23] Dice también 
el Concilio Vaticano II que «el fermento evangélico ha despertado 
y despierta en el corazón del hombre esta irrefrenable exigencia 
de la dignidad», [24] aunque para vivir conforme a esa dignidad no 
nos basta conocer el Evangelio ni cumplir mecánicamente lo que 
nos manda. Necesitamos el auxilio del amor divino. Acudamos al 
Corazón de Cristo, ese centro de su ser, que es un horno ardiente de 
amor divino y humano y es la mayor plenitud que puede alcanzar lo 
humano. Allí, en ese Corazón es donde nos reconocemos finalmente 
a nosotros mismos y aprendemos a amar.

31. En definitiva, este Corazón sagrado es el principio unificador de 
la realidad, porque «Cristo es el corazón del mundo; su Pascua de 
muerte y resurrección es el centro de la historia, que gracias a él 
es historia de salvación». [25] Todas las criaturas «avanzan, junto 
con nosotros y a través de nosotros, hacia el término común, que es 
Dios, en una plenitud trascendente donde Cristo resucitado abraza 
e ilumina todo». [26] Ante el Corazón de Cristo, pido al Señor que 
una vez más tenga compasión de esta tierra herida, que él quiso 
habitar como uno de nosotros. Que derrame los tesoros de su luz y 
de su amor, para que nuestro mundo que sobrevive entre las gue-
rras, los desequilibrios socioeconómicos, el consumismo y el uso 
antihumano de la tecnología, pueda recuperar lo más importante y 
necesario: el corazón.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o398

II. 
GESTOS Y PALABRAS DE AMOR

32. El Corazón de Cristo, que simboliza su centro personal, desde 
donde brota su amor por nosotros, es el núcleo viviente del primer 
anuncio. Allí está el origen de nuestra fe, el manantial que mantiene 
vivas las convicciones cristianas.

Gestos que reflejan el corazón

33. Cómo nos ama Cristo es algo que él no quiso explicarnos dema-
siado. Lo mostró en sus gestos. Viéndolo actuar podemos descubrir 
cómo nos trata a cada uno de nosotros, aunque nos cueste percibirlo. 
Vayamos entonces a mirar allí donde nuestra fe puede llegar a reco-
nocerle: en el Evangelio.

34. Dice el Evangelio que Jesús «vino a los suyos» (Jn 1, 11). Los 
suyos somos nosotros, porque él no nos trata como a algo extraño. 
Nos considera algo propio, algo que él guarda con cuidado, con 
cariño. Nos trata como suyos. No significa que seamos sus esclavos, 
y él mismo lo niega: «Ya no los llamo servidores» (Jn 15, 15). Lo que 
él propone es la pertenencia mutua de los amigos. Vino, saltó todas 
las distancias, se nos volvió cercano como las cosas más simples y 
cotidianas de la existencia. De hecho, él tiene otro nombre, que es 
«Emanuel» y significa «Dios con nosotros», Dios junto a nuestra vida, 
viviendo entre nosotros. El Hijo de Dios se encarnó y «se anonadó a 
sí mismo, tomando la condición de esclavo» (Flp 2, 7).

35. Esto se manifiesta cuando le vemos actuar. Está siempre en bús-
queda, cercano, constantemente abierto al encuentro. Lo contem-
plamos cuando se detiene a conversar con la samaritana junto al 
pozo donde ella iba a buscar el agua (cf. Jn 4, 5-7). Vemos cómo, en 
medio de la noche oscura, se reúne con Nicodemo, que tenía temor 
de dejarse ver cerca de Jesús (cf. Jn 3, 1-2). Lo admiramos cuando 
sin pudor se deja lavar los pies por una prostituta (cf. Lc 7, 36-50); 
cuando a la mujer adúltera le dice a los ojos: «No te condeno» (cf. 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 399

Jn 8, 11); o cuando enfrenta la indiferencia de sus discípulos y al 
ciego del camino le dice con cariño: «¿Qué quieres que haga por 
ti?» (Mc 10, 51). Cristo muestra que Dios es proximidad, compasión 
y ternura.

36. Si él curaba a alguien, prefería acercarse: «Jesús extendió la 
mano y lo tocó» (Mt 8, 3), «le tocó la mano» (Mt 8, 15), «les tocó los 
ojos» (Mt 9, 29). Y hasta se detenía a curar a los enfermos con su 
propia saliva (cf. Mc 7, 33), como una madre, para que no lo sintie-
ran ajeno a sus vidas. Porque «el Señor sabe la bella ciencia de las 
caricias. La ternura de Dios no nos ama de palabra; Él se aproxima 
y estándonos cerca nos da su amor con toda la ternura posible». [27]

37. Dado que nos cuesta confiar, porque nos lastimaron tantas fal-
sedades, agresiones y desilusiones, él nos susurra al oído: «Ten con-
fianza, hijo» (Mt 9, 2); «ten confianza, hija» (Mt 9, 22). Se trata de 
superar el miedo y darnos cuenta de que con él no tenemos nada 
que perder. A Pedro, que desconfiaba, «Jesús le tendió la mano y 
lo sostuvo, mientras le decía: […] «¿Por qué dudaste?»» (Mt 14, 31). 
No temas. Deja que él se acerque, que se siente a tu lado. Podremos 
dudar de muchas personas, pero no de él. Y no te detengas por tus 
pecados. Recuerda que muchos pecadores «se sentaron a comer con 
él» (Mt 9,10) y Jesús no se escandalizaba de ninguno. Los elitistas 
de la religión se quejaban y lo trataban de «un glotón y un borracho, 
amigo de publicanos y de pecadores» (Mt 11, 19). Cuando los fari-
seos criticaban esta cercanía suya a las personas consideradas de 
baja condición o pecadoras, Jesús les decía: «Quiero misericordia y 
no sacrificios» (Mt 9, 13).

38. Ese mismo Jesús hoy espera que le des la posibilidad de ilumi-
nar tu existencia, de levantarte, de llenarte con su fuerza. Porque 
antes de morir, dijo a los discípulos: «No los dejaré huérfanos, vol-
veré a ustedes. Dentro de poco el mundo ya no me verá, pero ustedes 
sí me verán» (Jn 14, 18-19). Siempre encuentra alguna manera para 
manifestarse en tu vida, para que puedas encontrarte con él.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o400

La mirada

39. Cuenta el Evangelio que un rico se acercó a él, lleno de ideales, 
pero sin fuerzas para cambiar de vida. Entonces «Jesús lo miró con 
amor» (Mc 10, 21). ¿Puedes imaginarte ese instante, ese encuentro 
entre los ojos de este hombre y la mirada de Jesús? Si te llama, si te 
convoca a una misión, primero te mira, penetra lo más íntimo de tu 
ser, percibe y conoce todo lo que hay en ti, deposita en ti su mirada: 
«Mientras caminaba a orillas del mar de Galilea, Jesús vio a dos 
hermanos […]. Continuando su camino, vio a otros dos hermanos» 
(Mt 4, 18.21).

40. Muchos textos del Evangelio nos muestran a Jesús que presta 
toda su atención a las personas, a sus inquietudes, a sus sufrimien-
tos. Por ejemplo: «Al ver a la multitud, tuvo compasión, porque esta-
ban fatigados y abatidos» (Mt 9, 36). Cuando nos parece que todos 
nos ignoran, que a nadie le interesa lo que nos pasa, que no tenemos 
importancia para nadie, él nos está prestando atención. Así se lo hizo 
notar a Natanael, que estaba solitario y ensimismado: «Yo te vi antes 
que Felipe te llamara, cuando estabas debajo de la higuera» (Jn 1, 48).

41. Precisamente porque está atento a nosotros, él es capaz de reco-
nocer cada buena intención que tengas, cada pequeño acto bueno 
que realices. Cuenta el Evangelio que vio «a una viuda de condi-
ción muy humilde, que ponía [en el tesoro del templo] dos pequeñas 
monedas de cobre» (Lc 21, 2) e inmediatamente se lo hizo notar a 
sus apóstoles. Jesús presta atención de tal modo que se admira por 
las cosas buenas que reconoce en nosotros. Cuando el centurión le 
rogaba con total confianza, «al oírlo, Jesús quedó admirado» (Mt 8, 
10). Qué hermoso es saber que si los demás ignoran nuestras buenas 
intenciones o las cosas positivas que podamos hacer, a Jesús no se 
le escapan, y hasta se admira.

42. Él, como ser humano, había aprendido esto de María, su madre. 
La que contemplaba todo con cuidado y «lo guardaba en su cora-
zón» (cf. Lc 2, 19.51), le enseñó desde pequeño, junto con san José, 
a prestar atención.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 401

Las palabras

43. Aunque en las Escrituras tenemos su Palabra siempre viva y 
actual, a veces Jesús nos habla interiormente y nos llama para lle-
varnos al mejor lugar. Ese mejor lugar es su propio corazón. Nos 
llama para hacernos entrar allí donde podemos recuperar las fuer-
zas y la paz: «Vengan a mí todos los que están cansados y agobiados, 
y yo los aliviaré» (Mt 11, 28). Por eso pidió a sus discípulos: «Perma-
nezcan en mí» (Jn 15, 4).

44. Las palabras que Jesús decía indicaban que su santidad no eli-
minaba los sentimientos. En algunas ocasiones mostraban un amor 
apasionado, que sufre por nosotros, se conmueve, se lamenta, y llega 
hasta las lágrimas. Es evidente que no le dejaban indiferente las preo-
cupaciones y angustias comunes de las personas, como el cansancio o 
el hambre: «Me da pena esta multitud, […] no tienen qué comer […], van 
a desfallecer en el camino, y algunos han venido de lejos» (Mc 8, 2-3).

45. El Evangelio no oculta los sentimientos de Jesús hacia Jerusalén, 
la ciudad amada: «Cuando estuvo cerca y vio la ciudad, se puso a 
llorar por ella» (Lc 19, 41) y expresó su mayor anhelo: «¡Si tú tam-
bién hubieras comprendido en este día el mensaje de paz!» (v. 42). 
Los evangelistas, si bien a veces lo muestran poderoso o glorioso, 
no dejan de manifestar sus sentimientos ante la muerte y el dolor de 
los amigos. Antes de contar que frente a la tumba de Lázaro «Jesús 
lloró» (Jn 11, 35), el Evangelio se detiene a decir que «Jesús quería 
mucho a Marta, a su hermana y a Lázaro» (Jn 11, 5) y que, viendo llo-
rar a María y a los que la acompañaban «se conmovió interiormente 
y se turbó» (cf. Jn 11, 33). La narración no deja dudas de que se 
trataba de un llanto sincero, que brotaba de una perturbación inte-
rior. Finalmente, tampoco se quiso disimular la angustia de Jesús 
ante la propia muerte violenta en manos de los que él tanto amaba: 
«comenzó a sentir temor y a angustiarse» (Mc 14, 33), hasta decir: 
«Mi alma siente una tristeza de muerte» (Mc 14, 34). Esta conmoción 
interna se expresa con toda su fuerza en el grito del Crucificado: 
«Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?» (Mc 15, 34).



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o402

46. Todo lo dicho, si se mira superficialmente, puede parecer mero 
romanticismo religioso. Sin embargo, es lo más serio y lo más deci-
sivo. Encuentra su máxima expresión en Cristo clavado en una cruz. 
Esa es la palabra de amor más elocuente. Esto no es cáscara, no 
es puro sentimiento, no es diversión espiritual. Es amor. Por eso 
cuando san Pablo buscaba las palabras justas para explicar su rela-
ción con Cristo dijo: «Me amó y se entregó por mí» (Ga 2, 20). Esa era 
su mayor convicción, saberse amado. La entrega de Cristo en la cruz 
lo subyugaba, pero sólo tenía sentido porque había algo más grande 
todavía que esa entrega: «Me amó». Cuando muchas personas bus-
caban en diversas propuestas religiosas su salvación, su bienestar o 
su seguridad, Pablo, tocado por el Espíritu, fue capaz de mirar más 
allá y de maravillarse por lo más grande y fundamental: «Me amó».

47. Después de contemplar a Cristo, viendo lo que sus gestos y pala-
bras nos dejan ver de su corazón, recordemos ahora cómo reflexiona 
la Iglesia sobre el misterio santo del Corazón del Señor.

III. 
ESTE ES EL CORAZÓN QUE TANTO AMÓ

48. La devoción al Corazón de Cristo no es el culto a un órgano sepa-
rado de la persona de Jesús. Lo que contemplamos y adoramos es 
a Jesucristo entero, el Hijo de Dios hecho hombre, representado en 
una imagen suya donde está destacado su corazón. En este caso se 
toma al corazón de carne como imagen o signo privilegiado del cen-
tro más íntimo del Hijo encarnado y de su amor a la vez divino y 
humano, porque más que cualquier otro miembro de su cuerpo es 
«signo o símbolo natural de su inmensa caridad». [28]

Adoración a Cristo

49. Es indispensable destacar que nos relacionamos en la amistad 
y en la adoración con la persona de Cristo, atraídos por el amor que 
se representa en la imagen de su Corazón. Veneramos esa imagen 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 403

que lo representa, pero la adoración se dirige sólo a Cristo vivo, en 
su divinidad y en toda su humanidad, para dejarnos abrazar por su 
amor humano y divino.

50. Más allá de la imagen que se utilice, es cierto que el Corazón 
viviente de Cristo —nunca una imagen— es objeto de adoración, por-
que es parte de su Cuerpo santísimo y resucitado, inseparable del 
Hijo de Dios que lo ha asumido para siempre. Es adorado «en cuanto 
es el corazón de la persona del Verbo, al que está inseparablemente 
unido». [29] No lo adoramos aisladamente, sino en cuanto con ese 
Corazón es el mismo Hijo encarnado quien vive, ama y recibe 
nuestro amor. De ahí que cualquier acto de amor o adoración a su 
Corazón en realidad «se ofrece propia y verdaderamente al mismo 
Cristo», [30] pues tal figura espontáneamente remite a él y es «sím-
bolo e imagen expresiva de la caridad infinita de Jesucristo». [31]

51. Por esta razón nadie debería pensar que esta devoción nos pueda 
separar o distraer de Jesucristo y de su amor. De modo espontá-
neo y directo nos orienta a él y sólo a él, que nos llama a una pre-
ciosa amistad hecha de diálogo, afecto, confianza, adoración. Ese 
Cristo con el corazón traspasado y ardiente, es el mismo que nació 
en Belén por amor, es el que caminaba por Galilea sanando, aca-
riciando, derramando misericordia, es el que nos amó hasta el fin 
abriendo sus brazos en la cruz. En definitiva, es el mismo que ha 
resucitado y vive glorioso en medio de nosotros.

La veneración de su imagen

52. Cabe indicar que la imagen de Cristo con su corazón, aunque de 
ninguna manera es objeto de adoración, no es una entre tantas otras 
que podríamos elegir. No es algo inventado en un escritorio o dise-
ñado por un artista, «no es un símbolo imaginario, es un símbolo 
real, que representa el centro, la fuente de la que brotó la salvación 
para toda la humanidad». [32]

53. Hay una experiencia humana universal que vuelve única esta 
imagen. Porque es indudable que a lo largo de la historia y en diversas 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o404

partes del mundo el corazón se ha convertido en símbolo de la inti-
midad más personal y también de los afectos, las emociones, la capa-
cidad de amar. Fuera de toda explicación científica, una mano colo-
cada en el corazón de un amigo expresa un afecto especial; cuando 
una persona se enamora y está cerca de la persona amada, los lati-
dos se aceleran; cuando alguien sufre un abandono o un engaño de 
parte de una persona amada, siente como una fuerte opresión en el 
corazón. Por otra parte, para expresar que algo es sincero, que brota 
realmente del centro de la persona, se afirma: «te lo digo de corazón». 
El lenguaje poético no puede ignorar la fuerza de estas experiencias. 
Por eso es inevitable que durante la historia el corazón haya alcan-
zado una fuerza simbólica única que no es meramente convencional.

54. Entonces se comprende que la Iglesia haya elegido la imagen del 
corazón para representar el amor humano y divino de Jesucristo y 
el núcleo más íntimo de su persona. Pero, si bien el dibujo de un 
corazón con llamas de fuego puede ser un símbolo elocuente que 
nos recuerde el amor de Jesucristo, es conveniente que ese corazón 
sea parte de una imagen de Jesucristo. De ese modo es aún más 
significativo su llamado a una relación personal, de encuentro y de 
diálogo. [33] Esa imagen venerada de Cristo donde se destaca su 
corazón amante, tiene al mismo tiempo una mirada que llama al 
encuentro, al diálogo, a la confianza; tiene unas manos fuertes capa-
ces de sostenernos; tiene una boca que nos dirige la palabra de un 
modo único y personalísimo.

55. El corazón tiene el valor de ser percibido no como un órgano 
separado sino como centro íntimo unificador y a su vez como expre-
sión de la totalidad de la persona, cosa que no sucede con otros órga-
nos del cuerpo humano. Si es el centro íntimo de la totalidad de la 
persona, y por lo tanto una parte que representa al todo, podemos 
fácilmente desnaturalizarlo si lo contemplamos separadamente de 
la figura del Señor. La imagen del corazón debe referirnos a la totali-
dad de Jesucristo en su centro unificador y, simultáneamente, desde 
ese centro unificador debe orientarnos a contemplar a Cristo en toda 
la hermosura y riqueza de su humanidad y de su divinidad.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 405

56. Esto va más allá del atractivo que puedan tener las diversas imá-
genes que se han hecho del Corazón de Cristo, porque no es que ante 
las imágenes de Cristo «haya que pedirles algo a ellas, o que haya 
que poner la confianza en las imágenes, como antiguamente hacían 
los paganos», sino que «por medio de las imágenes que besamos y 
ante las cuales descubrimos nuestra cabeza y nos prosternamos, 
adoramos a Cristo». [34]

57. Es más, alguna de esas imágenes podrá parecernos poco atrac-
tiva y no movernos demasiado al amor y a la oración. Eso es secunda-
rio, ya que la imagen no es más que una figura motivadora, y, como 
dirían los orientales, no hay que quedarse en el dedo que indica la 
luna. Mientras la Eucaristía es presencia real que se adora, en este 
caso se trata sólo de una imagen que, aunque esté bendecida, nos 
invita a ir más allá de ella, nos orienta a elevar nuestro propio corazón 
al de Cristo vivo y unirlo a él. La imagen venerada convoca, señala, 
transporta, para que dediquemos un tiempo al encuentro con Cristo 
y a su adoración, como nos parezca mejor imaginarlo. De este modo, 
mirando la imagen nos situamos frente a Cristo, y ante él «el amor se 
detiene, contempla el misterio, lo disfruta en silencio». [35]

58. Dicho todo esto, no hay que olvidar que esa imagen del cora-
zón nos habla de carne humana, de tierra, y por eso también nos 
habla de Dios que ha querido entrar en nuestra condición histórica, 
hacerse historia y compartir nuestro camino terreno. Una forma de 
devoción más abstracta o estilizada no será necesariamente más fiel 
al Evangelio, porque en este signo sensible y accesible se manifiesta 
el modo como Dios ha querido revelarse y volverse cercano.

Amor sensible

59. Amor y corazón no están necesariamente unidos, porque en un 
corazón humano pueden reinar el odio, la indiferencia, el egoísmo. 
Pero no alcanzamos nuestra humanidad plena si no salimos de 
nosotros mismos, y no llegamos a ser enteramente nosotros mismos 
si no amamos. De manera que el centro íntimo de nuestra persona, 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o406

creado para el amor, sólo realizará el proyecto de Dios cuando ame. 
Así, el símbolo del corazón al mismo tiempo simboliza el amor.

60. El Hijo eterno de Dios, que me trasciende sin límites, quiso 
amarme también con un corazón humano. Sus sentimientos huma-
nos se vuelven sacramento de un amor infinito y definitivo. Su cora-
zón no es entonces un símbolo físico que sólo expresa una realidad 
meramente espiritual o separada de la materia. La mirada diri-
gida al Corazón del Señor contempla una realidad física, su carne 
humana, que hace posible que Cristo tenga emociones y sentimien-
tos bien humanos, como nosotros, aunque plenamente transforma-
dos por su amor divino. La devoción debe llegar al amor infinito 
de la persona del Hijo de Dios, pero necesitamos expresar que es 
inseparable de su amor humano, y para ello nos ayuda la imagen 
de su corazón de carne.

61. Si todavía hoy el corazón se percibe en el sentir popular como el 
centro afectivo de cada ser humano, es lo que mejor puede significar 
el amor divino de Cristo unido para siempre y de modo insepara-
ble a su amor íntegramente humano. Ya Pío XII recordaba que la 
Palabra de Dios «al describir el amor del Corazón mismo de Jesús, 
comprende no sólo la caridad divina, sino también los sentimientos 
de un afecto humano. […] No hay duda de que el Corazón de Cristo, 
unido hipostáticamente a la Persona divina del Verbo, palpitó de 
amor y de todo otro afecto sensible». [36]

62. En los Padres de la Iglesia, frente a algunos que negaban o relati-
vizaban la verdadera humanidad de Cristo, encontramos una fuerte 
afirmación de la realidad concreta y tangible del afecto humano del 
Señor. Así, san Basilio destacaba que la encarnación del Señor no era 
algo fantasioso, sino que «el Señor poseyó los afectos naturales». [37] 
San Juan Crisóstomo proponía un ejemplo: «Si no hubiera poseído 
nuestra naturaleza, no hubiera experimentado una y más veces la 
tristeza». [38] San Ambrosio afirmaba: «Ya que tomó el alma, tomó 
las pasiones del alma». [39] Y san Agustín presentaba los afectos 
humanos como una realidad que, una vez asumida por Cristo, ya 
no es ajena a la vida de la gracia: «Nuestro Señor Jesucristo tomó 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 407

estos afectos de la humana flaqueza, lo mismo que la carne de la 
debilidad humana, y la muerte, de la carne humana, no por imposi-
ción de la necesidad, sino por consideración voluntaria […] de suerte 
que, si a alguno de ellos le aconteciere contristarse y dolerse en las 
tentaciones humanas, por esto no se juzgase ajeno a su gracia». [40] 
Finalmente, san Juan Damasceno consideraba que esta experien-
cia afectiva real de Cristo en su humanidad es muestra de que asu-
mió íntegra y no parcialmente nuestra naturaleza, para redimirla y 
transformarla entera. Cristo, pues, asumió todos los elementos que 
componen la naturaleza humana, a fin de que todos ellos fueran 
santificados. [41]

63. Vale la pena recoger aquí la reflexión de un teólogo, quien reco-
noce que, por el influjo del pensamiento griego, la teología durante 
mucho tiempo relegó el cuerpo y los sentimientos al mundo de 
lo «prehumano, infrahumano o tentador de lo verdaderamente 
humano», pero «lo que no resolvió la teología en teoría lo resolvió 
la espiritualidad en la práctica. Ella y la religiosidad popular han 
mantenido viva la relación con los aspectos somáticos, psicológicos, 
históricos de Jesús. Los Vía Crucis, la devoción a sus llagas, la espi-
ritualidad de la preciosa sangre, la devoción al corazón de Jesús, las 
prácticas eucarísticas […]: todo ello ha suplido los vacíos de la teo-
logía alimentando la imaginación y el corazón, el amor y la ternura 
para con Cristo, la esperanza y la memoria, el deseo y la nostalgia. 
La razón y la lógica anduvieron por otros caminos». [42]

Triple amor

64. Tampoco nos quedamos sólo en sus sentimientos humanos, 
por más bellos y conmovedores que sean, porque contemplando el 
Corazón de Cristo reconocemos cómo en sus sentimientos nobles y 
sanos, en su ternura, en el temblor de su cariño humano, se mani-
fiesta toda la verdad de su amor divino e infinito. Así lo expresaba 
Benedicto XVI: «Desde el horizonte infinito de su amor, Dios quiso 
entrar en los límites de la historia y de la condición humana, tomó 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o408

un cuerpo y un corazón, de modo que pudiéramos contemplar y 
encontrar lo infinito en lo finito, el Misterio invisible e inefable en el 
Corazón humano de Jesús, el Nazareno». [43]

65. En realidad, hay un triple amor que se contiene y nos deslumbra 
en la imagen del Corazón del Señor. Ante todo, el amor divino infinito 
que encontramos en Cristo. Pero además pensamos en la dimensión 
espiritual de la humanidad del Señor. Desde ese punto de vista, el 
corazón «es símbolo de la ardentísima caridad que, infundida en su 
alma, constituye la preciosa dote de su voluntad humana». Final-
mente «es símbolo de su amor sensible». [44]

66. Estos tres amores no son capacidades separadas, que funcionan 
de un modo paralelo o sin conexiones, sino que actúan y se expre-
san juntos y en un constante flujo de vida: «A la luz de la fe —por la 
cual creemos que en la Persona de Cristo están unidas la naturaleza 
humana y la naturaleza divina— nuestra mente se torna idónea para 
concebir los estrechísimos vínculos que existen entre el amor sensi-
ble del corazón físico de Jesús y su doble amor espiritual, el humano 
y el divino». [45]

67. Por eso, entrando en el Corazón de Cristo, nos sentimos ama-
dos por un corazón humano, lleno de afectos y sentimientos como 
los nuestros. Su voluntad humana quiere libremente amarnos y ese 
querer espiritual está plenamente iluminado por la gracia y la cari-
dad. Llegando a lo más íntimo de ese Corazón nos inunda la gloria 
inconmensurable de su amor infinito como Hijo eterno que ya no 
podemos separar de su amor humano. Precisamente en su amor 
humano, y no apartándonos de él, encontramos su amor divino; 
encontramos «lo infinito en lo finito». [46]

68. Es enseñanza constante y definitiva de la Iglesia que nuestra 
adoración a su persona es única, y comprende inseparablemente 
tanto su naturaleza divina como su naturaleza humana. Desde 
antiguo la Iglesia enseña que debemos «adorar a un único y mismo 
Cristo, Hijo de Dios y del hombre, por dos y en dos naturalezas inse-
parables e indivisas». [47] Y esto «con una sola adoración […] según 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 409

que el Verbo se hizo carne». [48] De ninguna manera Cristo «es ado-
rado en dos naturalezas, de donde se introducen dos adoraciones», 
sino que se «adora con una sola adoración al Dios Verbo encarnado 
con su propia carne». [49]

69. San Juan de la Cruz ha querido expresar que en la experiencia 
mística el amor inconmensurable de Cristo resucitado no se siente 
como ajeno a nuestra vida. El Infinito de algún modo se abaja para 
que a través del Corazón abierto de Cristo podamos vivir un encuen-
tro de amor verdaderamente mutuo: «cosa creíble es que el ave de 
bajo vuelo prenda al águila real muy subida, si ella se viene a lo bajo, 
queriendo ser presa». [50] Y explica que «viendo a la esposa herida 
de su amor, él también al gemido de ella viene herido del amor de 
ella; porque en los enamorados la herida de uno es de entrambos 
y un mismo sentimiento tienen los dos». [51] Este místico entiende 
la figura del costado herido de Cristo como un llamado a la unión 
plena con el Señor. Él es el ciervo vulnerado, herido cuando todavía 
no nos hemos dejado alcanzar por su amor, que baja a las corrientes 
de aguas para saciar su propia sed y encuentra consuelo cada vez 
que nos volvemos a él:

«Vuélvete, paloma, 
que el ciervo vulnerado 
por el otero asoma 
al aire de tu vuelo, y fresco toma». [52]

Perspectivas trinitarias

70. La devoción al Corazón de Jesús es marcadamente cristológica, 
es una contemplación directa de Cristo que invita a la unión con 
él. Esto es legítimo si tenemos en cuenta lo que pide la Carta a los 
Hebreos: correr nuestra carrera «con los ojos fijos en Jesús» (cf. 12, 
2). Sin embargo, no podemos ignorar que, al mismo tiempo, Jesús 
se presenta como camino para ir al Padre: «Yo soy el Camino [… ]. 
Nadie va al Padre, sino por mí» (Jn 14, 6). Él nos quiere llevar al 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o410

Padre. Así se entiende por qué la predicación de la Iglesia, desde 
los comienzos, no nos detiene en Jesucristo, sino que nos conduce 
al Padre. Él es quien, en último término, como plenitud fontal, debe 
ser glorificado. [53]

71. Detengámonos, por ejemplo, en la Carta a los Efesios, donde se 
puede advertir con fuerza y claridad cómo nuestra adoración se 
orienta al Padre: «Doblo mis rodillas delante del Padre» (Ef 3, 14); 
«hay un solo Dios y Padre de todos, que está sobre todos, lo penetra 
todo y está en todos» (Ef 4, 6); «siempre y por cualquier motivo, den 
gracias a Dios, nuestro Padre» (Ef 5, 20). El Padre es aquel «a quien 
nosotros estamos destinados» (1Co 8, 6). Por eso, decía san Juan 
Pablo II que «toda la vida cristiana es como una gran peregrinación 
hacia la casa del Padre». [54] Es lo que experimentó san Ignacio de 
Antioquía de camino al martirio: «Siento en mi interior la voz de un 
agua viva que me habla y me dice: «Ven al Padre»». [55]

72. Es ante todo el Padre de Jesucristo: «Bendito sea Dios, el Padre 
de nuestro Señor Jesucristo» (Ef 1, 3). Es «el Dios de nuestro Señor 
Jesucristo, el Padre de la gloria» (Ef 1, 17). Cuando el Hijo se hizo 
hombre, todos los deseos y aspiraciones de su corazón humano se 
orientaban hacia el Padre. Si vemos cómo Cristo se refería al Padre 
podemos advertir esta fascinación de su corazón humano, esta per-
fecta y constante orientación al Padre. [56] Su historia en esta tierra 
nuestra fue un caminar sintiendo en su corazón humano un llamado 
incesante de ir al Padre. [57]

73. Sabemos que la palabra aramea que él usaba para dirigirse al 
Padre era «Abba», que significa «papito». En su época algunos se 
molestaban por esa familiaridad (cf. Jn 5, 18). Es la expresión que 
usó Jesús para comunicarse con el Padre cuando aparecía la angus-
tia de la muerte: «Abba —Padre—, todo te es posible: aleja de mí este 
cáliz; pero que no se haga mi voluntad, sino la tuya» (Mc 14,36). 
Siempre se reconoció amado por el Padre: «ya me amabas antes de 
la creación del mundo» (Jn 17, 24). Y Jesús, en su corazón humano, 
se extasiaba escuchando que el Padre le decía: «Tú eres mi Hijo muy 
querido, en ti tengo puesta toda mi predilección» (Mc 1, 11).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 411

74. El cuarto Evangelio dice que el Hijo eterno del Padre estuvo siem-
pre «en el seno del Padre» (Jn 1, 18). [58] San Ireneo afirma que «el 
Hijo de Dios existió siempre frente al Padre». [59] Y Orígenes sostiene 
que el Hijo persevera «en la incesante contemplación del abismo 
paterno». [60] Por eso, cuando el Hijo se hizo hombre, pasaba noches 
enteras comunicándose con el Padre amado, en la cima del monte (cf. 
Lc 6, 12). Él decía: «debo ocuparme de los asuntos de mi Padre» (Lc 
2, 49). Miremos sus alabanzas: «Jesús se estremeció de gozo, movido 
por el Espíritu Santo, y dijo: «¡Te alabo, Padre, Señor del cielo y de 
la tierra!»» (Lc 10, 21). Y sus últimas palabras llenas de confianza 
fueron: «Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu» (Lc 23, 46).

75. Volvamos ahora los ojos al Espíritu Santo, que colma el Cora-
zón de Cristo y arde en él. Porque, como decía san Juan Pablo II, el 
Corazón de Cristo es «la obra maestra del Espíritu Santo». [61] No es 
sólo cosa del pasado, pues «en el Corazón de Cristo es continua la 
acción del Espíritu Santo, a la que Jesús atribuyó la inspiración de su 
misión (cf.  Lc 4,18; Is 61,1) y cuyo envío había prometido durante la 
última cena. Es el Espíritu el que ayuda a captar la riqueza del signo 
del costado traspasado de Cristo, del que nació la Iglesia (cf. Const. 
Sacrosanctum Concilium, 5)». [62] En definitiva «sólo el Espíritu 
Santo puede abrir ante nosotros esta plenitud del ‘hombre interior’, 
que se encuentra en el Corazón de Cristo. Sólo Él puede hacer que 
desde esta plenitud alcancen fuerza, gradualmente, también nues-
tros corazones humanos». [63]

76. Si intentamos ahondar en el misterio de la acción del Espíritu, 
vemos que gime en nosotros y dice Abba, y «la prueba de que uste-
des son hijos, es que Dios envió a nuestros corazones el Espíritu de 
su Hijo, que clama a Dios llamándolo: ¡Abba!, es decir, ¡Padre!» (Ga 
4, 6). Porque «el mismo Espíritu se une a nuestro espíritu para dar 
testimonio de que somos hijos de Dios» (Rm 8, 16). La acción del 
Espíritu Santo en el corazón humano de Cristo provoca sin cesar esa 
atracción hacia su Padre. Y cuando nos une a los sentimientos de 
Cristo por la gracia, nos hace participar de la relación del Hijo con el 
Padre, es «el espíritu de hijos adoptivos, que nos hace llamar a Dios 
¡Abba!, es decir, ¡Padre!» (Rm 8, 15).



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o412

77. Entonces, nuestra relación con el Corazón de Cristo se trans-
forma bajo ese impulso del Espíritu, que nos orienta hacia el Padre, 
fuente de la vida y último origen de la gracia. Cristo mismo no desea 
que nos detengamos sólo en él. El amor de Cristo es «revelación de 
la misericordia del Padre». [64] Su deseo es que, impulsados por el 
Espíritu que brota de su Corazón, «con él y en él» vayamos al Padre. 
La gloria se dirige hacia el Padre «por» Cristo, [65] «con» Cristo [66] 
y «en» Cristo. [67] San Juan Pablo II enseñaba que «el Corazón del 
Salvador invita a remontarse al amor del Padre, que es el manantial 
de todo amor auténtico». [68] Eso mismo es lo que el Espíritu Santo, 
que llega a nosotros desde el Corazón de Cristo, busca alimentar 
en nuestros corazones. De ahí que la Liturgia, bajo la acción vivi-
ficadora del Espíritu, siempre se dirige al Padre desde el Corazón 
resucitado de Cristo.

Expresiones magisteriales recientes

78. De formas diferentes el Corazón de Cristo estuvo presente en 
la historia de la espiritualidad cristiana. En la Biblia y en los pri-
meros siglos de la Iglesia aparecía bajo la figura del costado herido 
del Señor, sea como fuente de la gracia, sea como un llamado a un 
encuentro íntimo de amor. Así reapareció constantemente en el tes-
timonio de muchos santos hasta el día de hoy. En los últimos siglos 
esta espiritualidad fue tomando forma como un verdadero culto al 
Corazón del Señor.

79. Varios de mis predecesores se han referido al Corazón de Cristo 
e invitaron a unirse a él con lenguajes muy diversos. A fines del 
siglo XIX, León XIII nos invitaba a consagrarnos a él y en su pro-
puesta unía al mismo tiempo el llamado a la unión con Cristo y la 
admiración ante el esplendor de su infinito amor. [69] Unos treinta 
años después Pío XI presentaba esta devoción como una suma de la 
experiencia de fe cristiana. [70] Más aún, Pío XII sostuvo que el culto 
al Sagrado Corazón expresa de modo excelente, como una sublime 
síntesis, nuestro culto a Jesucristo. [71]



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 413

80. Más recientemente, san Juan Pablo II presentó el desarrollo de 
este culto en los siglos pasados como una respuesta ante el cre-
cimiento de formas rigoristas y desencarnadas de espiritualidad 
que olvidaban la misericordia del Señor, pero, al mismo tiempo, 
como un llamado actual ante un mundo que pretende construirse 
sin Dios: «La devoción al Sagrado Corazón, tal como se desarrolló 
en la Europa de hace dos siglos, bajo el impulso de las experien-
cias místicas de santa Margarita María Alacoque, fue la respuesta 
al rigorismo jansenista, que había acabado por desconocer la infi-
nita misericordia de Dios. […] El hombre del año 2000 tiene nece-
sidad del Corazón de Cristo para conocer a Dios y para conocerse 
a sí mismo; tiene necesidad de él para construir la civilización del 
amor». [72]

81. Benedicto XVI invitaba a reconocer el Corazón de Cristo como 
presencia íntima y cotidiana en la vida de cada uno: «Toda persona 
necesita tener un «centro» de su vida, un manantial de verdad y de 
bondad del cual tomar para afrontar las diversas situaciones y la 
fatiga de la vida diaria. Cada uno de nosotros, cuando se queda en 
silencio, no sólo necesita sentir los latidos de su corazón, sino tam-
bién, más en profundidad, el pulso de una presencia fiable, percep-
tible con los sentidos de la fe y, sin embargo, mucho más real: la 
presencia de Cristo, corazón del mundo». [73]

Profundización y actualidad

82. La imagen expresiva y simbólica del Corazón de Cristo no es el 
único recurso que nos da el Espíritu Santo para encontrar el amor 
de Cristo, y siempre necesitará ser enriquecida, iluminada, reno-
vada gracias a la meditación, la lectura del Evangelio y la madura-
ción espiritual. Ya decía Pío XII que la Iglesia no pretende que «en 
el Corazón de Jesús se haya de ver y adorar la que llaman imagen 
formal, es decir, la representación perfecta y absoluta de su amor 
divino, pues no es posible representar adecuadamente con ninguna 
imagen criada la íntima esencia de este amor». [74]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o414

83. Nuestra devoción al Corazón de Cristo es algo esencial a la pro-
pia vida cristiana en la medida en que significa nuestra apertura, 
llena de fe y de adoración, ante el misterio del amor divino y humano 
del Señor, hasta el punto que podemos sostener una vez más que el 
Sagrado Corazón es una síntesis del Evangelio. [75] Hay que recordar 
que las visiones o manifestaciones místicas narradas por algunos 
santos que propusieron con pasión la devoción al Corazón de Cristo, 
no son algo que los creyentes estén obligados a creer como si fuera 
la Palabra de Dios. [76] Son bellos estímulos que pueden motivar y 
hacer mucho bien, aunque nadie debe sentirse forzado a seguirlos 
si no constata que le ayudan en su camino espiritual. No obstante, 
es importante tener presente, como afirmaba Pío XII, que no puede 
decirse que este culto «deba su origen a revelaciones privadas». [77]

84. La propuesta de la comunión eucarística los primeros viernes de 
cada mes, por ejemplo, era un fuerte mensaje en un momento en que 
mucha gente dejaba de comulgar porque no confiaba en el perdón 
divino, en su misericordia, y consideraba la comunión como una 
especie de premio para los perfectos. En ese contexto jansenista, la 
promoción de esta práctica hizo mucho bien, ayudando a reconocer 
en la Eucaristía el amor gratuito y cercano del Corazón de Cristo 
que nos llama a la unión con él. Podemos afirmar que hoy también 
haría mucho bien por otra razón: porque en medio de la vorágine del 
mundo actual y de nuestra obsesión por el tiempo libre, el consumo 
y la distracción, los teléfonos y las redes sociales, olvidamos alimen-
tar nuestra vida con la fuerza de la Eucaristía.

85. Del mismo modo, nadie debe sentirse obligado a realizar una 
hora de adoración los días jueves. Pero, ¿cómo no recomendarla? 
Cuando alguien vive con fervor esta práctica junto con tantos her-
manos y encuentra en la Eucaristía todo el amor del Corazón de 
Cristo, «adora juntamente con la Iglesia el símbolo y como la huella 
de la Caridad divina, la cual llegó también a amar con el Corazón del 
Verbo Encarnado al género humano». [78]

86. Lo dicho era difícilmente comprendido por muchos jansenistas, 
que miraban con desprecio todo lo que fuera humano, afectivo, cor-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 415

póreo, y en definitiva entendían que esta devoción nos alejaba de 
la purísima adoración al Dios altísimo. Pío XII llamó «falso misti-
cismo» [79] a esta actitud elitista de algunos grupos que veían a Dios 
tan alto, tan separado, tan distante, que consideraban peligrosas y 
necesitadas de un control eclesiástico las expresiones sensibles de 
la piedad popular.

87. Podría sostenerse que hoy, más que al jansenismo, nos enfrenta-
mos a un fuerte avance de la secularización que pretende un mundo 
libre de Dios. A ello se suma que se multiplican en la sociedad diver-
sas formas de religiosidad sin referencia a una relación personal con 
un Dios de amor, que son nuevas manifestaciones de una «espiritua-
lidad sin carne». Es verdad. Sin embargo, debo advertir que dentro 
de la misma Iglesia renació con nuevos rostros el dañino dualismo 
jansenista. Ha tomado renovada fuerza en las últimas décadas, pero 
es una manifestación de aquel gnosticismo que ya dañaba la espi-
ritualidad en los primeros siglos de la fe cristiana, y que ignoraba 
la verdad de «la salvación de la carne». Por esta razón vuelvo la 
mirada al Corazón de Cristo e invito a renovar su devoción. Espero 
que pueda ser atractiva también para la sensibilidad actual y de ese 
modo nos ayude a enfrentar estos viejos y nuevos dualismos a los 
cuales él ofrece una respuesta adecuada.

88. Quisiera agregar que el Corazón de Cristo nos libera al mismo 
tiempo de otro dualismo: el de comunidades y pastores concentra-
dos sólo en actividades externas, reformas estructurales vacías de 
Evangelio, organizaciones obsesivas, proyectos mundanos, reflexio-
nes secularizadas, diversas propuestas que se presentan como for-
malidades que a veces se pretende imponer a todos. Esto con fre-
cuencia deriva en un cristianismo que ha olvidado la ternura de la 
fe, la alegría de la entrega al servicio, el fervor de la misión persona 
a persona, la cautivadora belleza de Cristo, la estremecida gratitud 
por la amistad que él ofrece y por el sentido último que da a la propia 
vida. Se trata de otra forma de engañoso trascendentalismo, igual-
mente desencarnado.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o416

89. Estas enfermedades tan actuales, de las cuales, cuando nos 
hemos dejado atrapar, ni siquiera sentimos el deseo de curarnos, 
me mueven a proponer a toda la Iglesia un nuevo desarrollo sobre 
el amor de Cristo representado en su Corazón santo. Allí podemos 
encontrar el Evangelio entero, allí está sintetizada la verdad que 
creemos, allí está cuanto adoramos y buscamos en la fe, allí está lo 
que más necesitamos.

90. Ante el Corazón de Cristo es posible volver a la síntesis encar-
nada del Evangelio y vivir aquello que propuse poco tiempo atrás 
recordando a la entrañable santa Teresa del Niño Jesús: «La acti-
tud más adecuada es depositar la confianza del corazón fuera de 
nosotros mismos: en la infinita misericordia de un Dios que ama 
sin límites y que lo ha dado todo en la Cruz de Jesucristo». [80] Ella 
lo vivía con intensidad porque había descubierto en el Corazón de 
Cristo que Dios es amor: «A mí me ha dado su misericordia infinita, 
y a través de ella contemplo y adoro las demás perfecciones divi-
nas». [81] Por eso la oración más popular, dirigida como un dardo al 
Corazón de Cristo, dice simplemente: «En Ti confío». [82] No hacen 
falta más palabras.

91. En los próximos capítulos destacaremos dos aspectos fundamen-
tales que hoy debería reunir la devoción al Sagrado Corazón para 
seguir alimentándonos y acercándonos al Evangelio: la experiencia 
espiritual personal y el compromiso comunitario y misionero.

IV. 
AMOR QUE DA DE BEBER

92. Volvamos a las Sagradas Escrituras, a los textos inspirados que 
son el principal lugar donde encontramos la Revelación. En ellas y 
en la Tradición viva de la Iglesia está lo que el mismo Señor ha que-
rido decirnos para toda la historia. A partir de la lectura de textos del 
Antiguo y del Nuevo Testamento, recogeremos algunos efectos de la 
Palabra en el largo camino espiritual del Pueblo de Dios.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 417

Sed del amor de Dios

93. La Biblia muestra que al pueblo que había caminado por el 
desierto y que esperaba la liberación, se le anunciaba una abundan-
cia de agua vivificante: «Sacarán agua con alegría de las fuentes de 
la salvación» (Is 12, 3). Los anuncios mesiánicos fueron tomando la 
forma de un manantial de agua purificadora: «Los rociaré con agua 
pura, y ustedes quedarán purificados […] pondré en ustedes un espí-
ritu nuevo» (Ez 36, 25-26). Es el agua que devolverá al pueblo una 
existencia plena, como una fuente que brota del templo y derrama 
vida y salud a su paso: «Vi que a la orilla del torrente, de uno y otro 
lado, había una inmensa arboleda. […] Hasta donde llegue el torrente, 
tendrán vida todos los seres vivientes […] cuando esta agua llegue 
hasta el Mar, sus aguas quedarán saneadas, y habrá vida en todas 
partes adonde llegue el torrente» (Ez 47, 7.9).

94. La fiesta judía de las Tiendas (Sukkot), que recordaba los cua-
renta años en el desierto, poco a poco había asumido el símbolo del 
agua como un elemento central, e incluía un rito de ofrenda de agua 
cada mañana, que se volvía muy solemne el último día de la fiesta: 
se realizaba una gran procesión hacia el templo donde finalmente 
se daban siete vueltas en torno al altar y se ofrendaba a Dios el agua 
en medio de gran algarabía. [83]

95. El anuncio de la llegada del tiempo mesiánico se presentaba como 
una fuente abierta para el pueblo: «Derramaré sobre la casa de David 
y sobre los habitantes de Jerusalén un espíritu de gracia y de súplica; 
y ellos mirarán hacia mí […] al que ellos traspasaron […]. Aquel día, 
habrá una fuente abierta para la casa de David y para los habitantes 
de Jerusalén, a fin de lavar el pecado y la impureza» (Zc 12, 10; 13, 1).

96. Un traspasado, una fuente abierta, un espíritu de gracia y de 
oración. Los primeros cristianos inevitablemente veían cumplida 
esta promesa en el costado abierto de Cristo, fuente de donde mana 
la vida nueva. Recorriendo el Evangelio de Juan vemos cómo aque-
lla profecía se veía plasmada en Cristo. Contemplamos su costado 
abierto, de donde brotó el agua del Espíritu: «Uno de los soldados le 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o418

atravesó el costado con la lanza, y en seguida brotó sangre y agua» 
(Jn 19, 34). Allí el evangelista añade: «Verán al que ellos mismos 
traspasaron» (Jn 19, 37). Retoma así aquel anuncio del profeta que 
prometía al pueblo una fuente abierta en Jerusalén, cuando ellos 
mirarían al traspasado (cf. Zc 12, 10). La fuente abierta es el costado 
herido de Jesucristo.

97. Advertimos que el mismo Evangelio anunciaba ese momento 
sagrado, precisamente «el último día, el más solemne de la fiesta» 
de las Tiendas (Jn 7, 37). Allí Jesús gritó al pueblo que celebraba en la 
gran procesión: «El que tenga sed, venga a mí; y beba […] de su seno 
brotarán manantiales de agua viva» (Jn 7, 37-38). Para ello debía 
llegar su «hora», porque Jesús «aún no había sido glorificado» (Jn 7, 
39). Todo se cumplió en la fuente desbordante de la Cruz.

98. En el libro del Apocalipsis reaparecen tanto el Traspasado: 
«todos lo verán, aun aquellos que lo habían traspasado» (Ap 1, 7), 
como la fuente abierta: «Que venga el que tiene sed, y el que quiera, 
que beba gratuitamente del agua de la vida» (Ap 22, 17).

99. El costado traspasado es al mismo tiempo la sede del amor, un 
amor que Dios declaró a su pueblo con tantas palabras diferentes 
que vale la pena recordar:

«Eres de gran precio a mis ojos, […] eres valioso, y yo te amo» (Is 43, 4).

«¿Se olvida una madre de su criatura, no se compadece del hijo de 
sus entrañas? ¡Pero aunque ella te olvide, yo no te olvidaré! Yo te 
llevo grabada en las palmas de mis manos» (Is 49, 15-16).

«Aunque se aparten las montañas y vacilen las colinas, mi amor no 
se apartará de ti, mi alianza de paz no vacilará» (Is 54, 10).

«Yo te amé con un amor eterno, por eso te atraje con fidelidad» (Jr 
31, 3).

«¡El Señor, tu Dios, está en medio de ti, es un guerrero victorioso! Él 
exulta de alegría a causa de ti, te renueva con su amor, y lanza por ti 
gritos de alegría» (So 3, 17).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 419

100. El profeta Oseas llega a hablar del corazón de Dios, ese que «los 
atraía con lazos humanos, con ataduras de amor» (Os 11, 4). Por ese 
mismo amor despreciado podía decir: «Mi corazón se subleva contra 
mí y se enciende toda mi ternura» (Os 11, 8). Pero allí siempre ven-
cerá la misericordia (cf. Os 11, 9), que llegará a su máxima expresión 
en Cristo, la palabra definitiva de amor.

101. En el Corazón traspasado de Cristo se concentran escritas en 
carne todas las expresiones de amor de las Escrituras. No es un 
amor que simplemente se declara, sino que su costado abierto es 
manantial de vida para los amados, es aquella fuente que sacia la 
sed de su pueblo. Como enseñaba san Juan Pablo II, «los elementos 
esenciales de esta devoción pertenecen, de manera permanente, a 
la espiritualidad propia de la Iglesia a lo largo de toda su historia; 
pues desde el principio la Iglesia ha dirigido su mirada al Corazón 
de Cristo traspasado en la cruz». [84]

Resonancias de la Palabra en la historia

102. Veamos algunos efectos que esta Palabra de Dios ha producido 
en la historia de la fe cristiana. Varios Padres de la Iglesia, sobre 
todo del Asia Menor, mencionaban la herida del costado de Jesús 
como el origen del agua del Espíritu: la Palabra, su gracia y los 
sacramentos que la comunican. La fortaleza de los mártires vive de 
«la fuente celestial del agua viva que brota de la entraña de Cristo», 
[85] o, como traduce Rufino, de «las celestiales y eternas fuentes 
que proceden de la entraña de Cristo». [86] Los creyentes, que rena-
cimos por el Espíritu, venimos de esa caverna de la roca, «hemos 
salido del vientre de Cristo». [87] Su costado herido, que interpreta-
mos como su corazón, está lleno del Espíritu Santo y desde él llega 
a nosotros como ríos de agua viva: «La fuente del Espíritu está ente-
ramente en Cristo». [88] Pero el Espíritu que recibimos no nos aleja 
del Señor resucitado sino que nos llena de él, porque bebiendo del 
Espíritu bebemos al mismo Cristo: «Bebe a Cristo porque él es la 
roca que derrama agua. Bebe a Cristo porque él es la fuente de la 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o420

vida. Bebe a Cristo porque él es el río cuya fuerza alegra a la ciudad 
de Dios. Bebe a Cristo porque él es la paz. Bebe a Cristo, porque de 
su seno fluye agua viva». [89]

103. San Agustín abrió el camino a la devoción al Sagrado Corazón 
como lugar de encuentro personal con el Señor. Es decir, para él el 
pecho de Cristo no es solamente la fuente de la gracia y de los sacra-
mentos, sino que lo personaliza, presentándolo como símbolo de la 
unión íntima con Cristo, como lugar de un encuentro de amor. Allí 
está el origen de la sabiduría más preciosa, que es conocerle a él. En 
efecto, Agustín escribe que Juan, el amado, cuando en la última cena 
apoyó su cabeza sobre el pecho de Jesús, se reclinó sobre el santua-
rio de la sabiduría. [90] No estamos ante una mera contemplación 
intelectual de una verdad teológica. San Jerónimo explicaba que una 
persona capaz de contemplación «no goza del placer de los baños, 
pero bebe de la vida del costado del Señor». [91]

104. San Bernardo retomó el simbolismo del costado traspasado del 
Señor entendiéndolo explícitamente como revelación y donación del 
amor de su Corazón. A través de la llaga se nos vuelve accesible y 
podemos hacer propio el gran misterio del amor y de la misericor-
dia: «Yo, empero, lo que no hallo en mí mismo búscolo confiado en 
las entrañas del Salvador, rebosantes de bondad y misericordia, la 
cual van derramando por los diversos agujeros de su cuerpo sacra-
tísimo, pues sus enemigos taladraron sus pies y manos y abrieron 
con lanza su costado; por estas aberturas puedo yo sacar miel de la 
piedra y óleo suave del peñasco durísimo; puedo gustar y ver cuán 
suave y dulce es el Señor. […] El hierro cruel atravesó su alma e hirió 
su corazón, a fin de que supiese compadecerse de mis flaquezas. El 
secreto de su corazón se está viendo por las aberturas de su cuerpo; 
podemos ya contemplar ese sublime misterio de la bondad infinita 
de nuestro Dios». [92]

105. Esto reaparece de modo especial en Guillermo de Saint-Thierry 
quien invitaba a entrar en el Corazón de Jesús, que nos alimenta en 
su propio pecho. [93] No llama la atención, si recordamos que para 
este autor «el arte de las artes es el arte del amor […]. El amor es 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 421

donado por el creador de la naturaleza […]. El amor es una fuerza del 
alma que, como un peso natural, la conduce a su lugar o fin». [94] 
Ese lugar que le es propio, donde reina el amor en plenitud, es el 
Corazón de Cristo: «¿A dónde llevas, Señor, a los que abrazas y estre-
chas sino a tu corazón? Tu corazón es el dulce maná de tu divinidad 
que guardas en el interior, oh Jesús, en la urna de oro (cf. Hb 9, 4) de 
su sapientísima alma. Dichosos aquellos a los que el abrazo los atrae 
hasta ahí. Dichosos los que escondiste en lo oculto de aquel secreto, 
en tu corazón». [95]

106. San Buenaventura une las dos líneas espirituales en torno al 
Corazón de Cristo: al mismo tiempo que lo presenta como la fuente 
de los sacramentos y de la gracia, propone que esta contemplación 
se convierta en una relación de amigos, en un encuentro personal 
de amor.

107. Por una parte, nos ayuda a reconocer la belleza de la gracia y de 
los sacramentos que manan de esa fuente de vida que es el costado 
herido del Señor: «Para que del costado de Cristo dormido en la cruz 
se formase la Iglesia y se cumpliese la Escritura que dice: mirarán 
al que traspasaron, uno de los soldados lo hirió con una lanza y le 
abrió el costado. Y fue permisión de la divina providencia, a fin de 
que, brotando de la herida sangre y agua, se derramase el precio 
de nuestra salud, el cual, manando de la fuente arcana del corazón, 
diese a los sacramentos de la Iglesia la virtud de conferir la vida de 
la gracia, y fuese para los que viven en Cristo como una copa llenada 
en la fuente viva, que salta hasta la vida eterna». [96]

108. Luego nos invita a dar otro paso, para que el acceso a la gracia 
no se convierta en algo mágico, o en una suerte de emanación de 
tipo neoplatónico, sino en una relación directa con Cristo, habitando 
en su Corazón, porque quien bebe es un amigo de Cristo, es un cora-
zón amante: «Levántate, pues, alma amiga de Cristo, y sé la paloma 
que anida en la pared de una cueva; sé el gorrión que ha encontrado 
una casa y no deja de guardarla; sé la tórtola que esconde los pollue-
los de su casto amor en aquella abertura sacratísima». [97]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o422

La difusión de la devoción al Corazón de Cristo

109. Poco a poco el costado herido, donde reside el amor de Cristo, 
del cual a su vez mana la vida de la gracia, fue asumiendo la figura 
del corazón, especialmente en la vida monástica. Sabemos que a lo 
largo de la historia el culto al Corazón de Cristo no se manifestó de 
idéntica manera, y que los aspectos desarrollados en la modernidad, 
relacionados con diversas experiencias espirituales, no se pueden 
extrapolar a las formas medievales y menos aún a las formas bíbli-
cas donde entrevemos semillas de este culto. No obstante, hoy la 
Iglesia no desprecia nada de todo lo bueno que el Espíritu Santo nos 
regaló a lo largo de los siglos, sabiendo que siempre será posible 
reconocer un significado más claro y pleno a ciertos detalles de la 
devoción, o comprender y desplegar nuevos aspectos de la misma.

110. Varias santas mujeres han narrado experiencias de su encuen-
tro con Cristo, caracterizado por el reposo en el Corazón del Señor, 
fuente de vida y de paz interior. Así sucedió a santa Lutgarda, a 
santa Matilde de Hackeborn, a santa Ángela de Foligno, a Juliana 
de Norwich, entre otras. Santa Gertrudis de Helfta, religiosa cister-
ciense, narró un momento de oración en el cual reclinó la cabeza en 
el Corazón de Cristo y escuchó sus latidos. En un diálogo con san 
Juan Evangelista le preguntó por qué en su Evangelio él no había 
hablado de lo que vivió cuando tuvo esa misma experiencia. Con-
cluye Gertrudis que «la dulzura de esos latidos se reservó para los 
tiempos modernos, de manera que, escuchándolos, pueda renovarse 
el mundo envejecido y tibio en el amor de Dios». [98] ¿Podríamos 
pensar que es un anuncio referido a nuestros tiempos, un llamado a 
reconocer cómo se ha vuelto «viejo» este mundo, necesitado de per-
cibir el mensaje siempre nuevo del amor de Cristo? Santa Gertrudis 
y santa Matilde han sido consideradas entre «las confidentes más 
íntimas del Sagrado Corazón». [99]

111. Los monjes cartujos, alentados sobre todo por Ludolfo de Sajo-
nia, encontraron en la devoción al Sagrado Corazón un camino para 
llenar de afecto y cercanía su relación con Jesucristo. Quien entra 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 423

por la herida de su Corazón es inflamado de afecto. Santa Catalina 
de Siena escribió que los sufrimientos que el Señor soportó no son 
algo que podamos presenciar, pero que el Corazón abierto de Cristo 
es para nosotros la posibilidad de un encuentro actual y personal 
con tanto amor: «Por eso quise que vieseis el secreto de mi corazón 
mostrándotelo abierto, para que vieses que yo amaba más que lo que 
podían demostraros mis sufrimientos finitos». [100]

112. La devoción al Corazón de Cristo trascendió progresivamente la 
vida monástica, y colmó la espiritualidad de santos maestros, predi-
cadores y fundadores de congregaciones religiosas que la difundie-
ron en los más remotos lugares de la tierra. [101]

113. De particular interés fue la iniciativa de san Juan Eudes, quien 
«después de dar con sus misioneros una fervorosísima misión en 
Rennes, logró que el señor obispo aprobara en aquella Diócesis 
la celebración de la fiesta del Corazón adorable de Nuestro Señor 
Jesucristo. Esta fue la primera vez que en la Iglesia se autorizó esta 
fiesta oficialmente. Después, los obispos de Coutances, de Evreux, 
de Bayeux, de Lisieux, de Ruan, autorizaron para sus Diócesis res-
pectivas la misma fiesta entre los años 1670 y 1671». [102]

San Francisco de Sales

114. En los tiempos modernos cabe destacar el aporte de san Fran-
cisco de Sales. Él contemplaba frecuentemente el Corazón abierto de 
Cristo, que invita a habitar en su interior en una relación personal de 
amor donde se iluminan los misterios de la vida. Se advierte en el 
pensamiento de este santo doctor cómo, frente a una moral rigorista 
o a una religiosidad del mero cumplimiento, el Corazón de Cristo 
se le presentaba como un llamado a la plena confianza en la acción 
misteriosa de su gracia. Así lo expresaba en su propuesta a la baro-
nesa de Chantal: «Estoy seguro de que no permaneceremos más en 
nosotros mismos […] habitaremos para siempre en el costado herido 
del Salvador, pues sin él no sólo no podemos, sino aunque pudiéra-
mos, no querríamos hacer nada». [103]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o424

115. Para él, la devoción estaba lejos de convertirse en una forma 
de superstición o en una indebida objetivación de la gracia, porque 
significaba la invitación a una relación personal donde cada uno se 
siente único frente a Cristo, tenido en cuenta en su realidad irre-
petible, pensado por Cristo y valorado de un modo directo y exclu-
sivo: «Este corazón muy adorable y muy amable de Nuestro Maestro 
ardiendo del amor que nos profesa, corazón en el que vemos todos 
nuestros nombres escritos […]. Ciertamente es asunto de grandísimo 
consuelo que seamos amados tan entrañablemente por Nuestro 
Señor que nos lleva siempre en su Corazón». [104] Ese nombre pro-
pio escrito en el Corazón de Cristo era el modo como san Francisco 
de Sales intentaba simbolizar hasta qué punto el amor de Cristo 
hacia cada uno no es abstracto o genérico sino que implica una per-
sonalización donde el creyente se siente valorado y reconocido por 
sí mismo: «¡Qué hermoso es este Cielo ahora que el Salvador es su 
sol y el pecho de Él una fuente de amor de la cual los bienaventura-
dos beben según su deseo! Cada uno va a mirar allí dentro y ve su 
nombre escrito con caracteres de amor, que sólo el verdadero amor 
puede leer y que el verdadero amor ha grabado. ¡Ah Dios! mi querida 
hija, ¿acaso los nuestros no estarán allí? Sí estarán, sin duda; pues, 
por más que nuestro corazón no tiene el amor, tiene no obstante el 
deseo del amor y el comienzo del amor». [105]

116. Él consideraba dicha experiencia como algo fundamental para 
una vida espiritual que colocaba esta convicción entre las grandes 
verdades de fe: «Sí mi querida Hija, piensa en vos, y no solamente 
en vos, sino en el más mínimo cabello de vuestra cabeza: es un artí-
culo de fe y en modo alguno hay que dudar de él». [106] Esto tiene 
como consecuencia que el creyente se vuelve capaz de un completo 
abandono en el Corazón de Cristo, donde encuentra reposo, con-
suelo, fortaleza: «¡Oh Dios! qué felicidad estar así entre los brazos 
y sobre el pecho [del Salvador]. […] Permaneced así, querida Hija, 
y como otro pequeño san Juan, mientras que los otros comen en 
la mesa del Salvador distintas viandas, descansad por un gesto de 
simplísima confianza, vuestra cabeza, vuestra alma, vuestro espí-
ritu en el pecho amoroso de este querido Señor». [107] «Espero que 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 425

estaréis en la caverna de la tórtola y en el costado traspasado de 
nuestro querido Salvador. […] ¡Qué bueno es este Señor, mi querida 
Hija! ¡Qué amable es su Corazón! Permanezcamos aquí, en este 
santo domicilio». [108]

117. Pero, fiel a su enseñanza sobre la santificación en la vida ordi-
naria, propone que esto sea vivido en medio de las actividades, 
las tareas y las obligaciones de la vida cotidiana: «¿Me preguntáis 
cómo las almas que son atraídas en la oración a esta santa simpli-
cidad y a este perfecto abandono en Dios deben comportarse en 
todas sus acciones? Yo contesto que, no solamente en la oración, 
sino en el comportamiento de toda su vida, deben andar invaria-
blemente en espíritu de simplicidad, abandonando y entregando 
toda su alma, sus acciones y sus éxitos a la voluntad de Dios, con 
un amor de perfecta y absoluta confianza, abandonándose a la gra-
cia y al cuidado del amor eterno que la divina Providencia siente 
por ellas». [109]

118. Por todo esto, a la hora de pensar en un símbolo que pudiera 
sintetizar su propuesta de vida espiritual, concluye: «He pensado, 
querida Madre, si os parece, que es menester que tomemos como 
escudo un único corazón traspasado por dos flechas encerrado en 
una corona de espinas». [110]

Una nueva declaración de amor

119. Bajo el sano influjo de esta espiritualidad salesa los aconteci-
mientos de Paray-le-Monial tuvieron lugar a finales del siglo XVII. 
Santa Margarita María Alacoque narró importantes apariciones 
entre finales de diciembre de 1673 y junio de 1675. Lo fundamental 
es una declaración de amor que se destaca en la primera gran apa-
rición. Jesús dice: «Mi divino Corazón está tan apasionado de amor 
por los hombres, y por ti en particular, que no pudiendo ya contener 
en sí mismo las llamas de su caridad ardiente, le es preciso comuni-
carlas por tu medio, y manifestarse a todos para enriquecerlos con 
los preciosos tesoros, que te descubro». [111]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o426

120. Santa Margarita María resume todo de una manera potente 
y fervorosa: «Me descubrió todas las maravillas de su amor y los 
secretos inexplicables de su Corazón Sagrado, que hasta entonces 
me había tenido siempre ocultos. Aquí me los descubrió por vez pri-
mera; pero de un modo tan operativo y sensible, que, a juzgar por los 
efectos producidos en mí por esta gracia, no me deja motivo alguno 
de duda». [112] En las siguientes manifestaciones se reafirma la her-
mosura de este mensaje: «Me descubrió las maravillas inexplicables 
de su amor puro, y el exceso, a que le había conducido el amar a los 
hombres». [113]

121. Este intenso reconocimiento del amor de Jesucristo que nos 
transmitió santa Margarita María nos ofrece valiosos estímulos para 
nuestra unión con él. Eso no significa que nos sintamos obligados 
a aceptar o asumir todos los detalles de esa propuesta espiritual, 
donde, como suele ocurrir, se mezclan con la acción divina ele-
mentos humanos relacionados con los propios deseos, inquietudes 
e imágenes interiores. [114] Tal propuesta, siempre tiene que ser 
releída a la luz del Evangelio y de toda la rica tradición espiritual de 
la Iglesia, al mismo tiempo que reconocemos cuánto bien ha hecho 
en tantas hermanas y en tantos hermanos. Esto nos permite recono-
cer regalos del Espíritu Santo dentro de dicha experiencia de fe y de 
amor. Más importante que los detalles es el núcleo del mensaje que 
se nos transmite y que puede resumirse en aquellas palabras que 
santa Margarita escuchó: «He ahí este Corazón, que ha amado tanto 
a los hombres, que nada ha perdonado hasta agotarse y consumirse 
para demostrarles su amor». [115]

122. Esta manifestación es una invitación a un crecimiento en el 
encuentro con Cristo, gracias a la confianza sin reservas, hasta 
alcanzar una unión plena y definitiva: «Es preciso que el Divino 
Corazón de Jesús se sustituya de tal modo en lugar del nuestro, que 
Él solo viva y obre en nosotras y por nosotras; que su voluntad […] 
pueda obrar absolutamente sin resistencia de nuestra parte; y en 
fin, que sus afectos, sus pensamientos y deseos estén en lugar de los 
nuestros y sobre todo su amor, que se amará Él mismo en nosotras 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 427

y por nosotras. Y de este modo, siéndonos este amable Corazón todo 
en todas las cosas, podremos decir con San Pablo, que no vivimos 
ya, sino que vive Él en nosotras». [116]

123. En realidad, en el primer mensaje recibido por ella, presen-
taba esta vivencia de un modo más personal, más concreto, lleno de 
fuego y de ternura: «Me pidió después el corazón, y yo le supliqué 
que le tomase. Le tomó e introdujo en su Corazón adorable, en el cual 
me le mostró como un pequeño átomo, que se consumía en aquel 
horno encendido». [117]

124. En otro momento advertimos que quien se nos entrega es el 
Cristo resucitado, lleno de gloria, pleno de vida y de luz. Si bien 
en distintos momentos habla de los sufrimientos que soportó por 
nosotros y de la ingratitud que recibe, aquí no se destacan la sangre 
y las llagas sufrientes, sino la luz y el fuego del Viviente. Las heri-
das de la Pasión, que no desaparecen, quedan transfiguradas. Así, 
aquí se expresa el Misterio de la Pascua en su integridad: «Una vez 
entre otras, estando expuesto el Santísimo Sacramento […] se me 
presentó Jesucristo, mi divino Maestro, todo radiante de gloria, con 
sus cinco llagas, que brillaban como cinco soles, y por todas partes 
salían llamas de su sagrada humanidad, especialmente de su ado-
rable pecho, el cual parecía un horno. Abrióse este y me descubrió 
su amantísimo y amabilísimo Corazón, que era el vivo foco de donde 
procedían semejantes llamas. Entonces fue cuando me descubrió 
las maravillas inexplicables de su amor puro, y el exceso, a que le 
había conducido el amar a los hombres, de los cuales no recibía sino 
ingratitudes y desprecios». [118]

San Claudio de La Colombière

125. Cuando san Claudio de La Colombière conoció las experien-
cias de santa Margarita, inmediatamente se convirtió en su defensor 
y divulgador. Él tuvo un papel especial en la comprensión y en la 
difusión de esta devoción al Sagrado Corazón, pero también en su 
interpretación a la luz del Evangelio.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o428

126. Si bien algunas de las expresiones de santa Margarita, mal 
entendidas, podían dar lugar a confiar demasiado en los propios 
sacrificios y ofrendas, san Claudio evidencia que la contemplación 
del Corazón de Cristo, si es auténtica, no provoca una complacen-
cia en uno mismo o una vanagloria en experiencias o en esfuerzos 
humanos, sino un indescriptible abandono en Cristo que llena la 
vida de paz, de seguridad, de decisión. Él expresaba muy bien esta 
confianza absoluta en una célebre oración:

«Estoy tan convencido, Dios mío, de que velas sobre todos los que 
esperan en Ti, y de que no puede faltar cosa alguna a quien aguarda 
de Ti todas las cosas, que he determinado vivir de ahora en adelante 
sin ningún cuidado, descargándome en Ti de todas mis solicitudes 
[…]. No por eso perderé la esperanza; antes la conservaré hasta el 
postrer suspiro de mi vida y vanos serán los esfuerzos de todos los 
demonios del infierno por arrancármela […]. Que otros esperen la 
dicha de sus riquezas o de sus talentos; que descansen otros en la 
inocencia de su vida, o en la aspereza de su penitencia, o en la multi-
tud de sus buenas obras, o en el fervor de sus oraciones; en cuanto a 
mí toda mi confianza se funda en mi misma confianza […]. Confianza 
semejante jamás salió fallida a nadie. […] Así que, seguro estoy de 
ser eternamente bienaventurado, porque espero firmemente serlo, 
y porque eres Tú, Dios mío, de quien lo espero». [119]

127. San Claudio escribió una nota en enero de 1677, encabezada 
por unas líneas que se refieren a la seguridad que él sentía sobre 
su propia misión: «He reconocido que Dios quiere servirse de mí, 
procurando el cumplimiento de sus deseos respecto a la devoción 
que me ha sugerido una persona, a quien Él se comunica muy con-
fidencialmente y para la cual ha querido servirse de mi flaqueza. Ya 
la he inspirado a muchas personas». [120]

128. Es importante advertir cómo en la espiritualidad de La Colom-
bière se produce una hermosa síntesis entre la rica y bella experien-
cia espiritual de santa Margarita y la contemplación tan concreta de 
los Ejercicios ignacianos. Él escribía al inicio de la Tercera Semana 
del mes de Ejercicios: «Dos cosas me han conmovido sumamente y 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 429

me han tenido ocupado todo el tiempo. La primera es la disposición 
con que sale Jesucristo al encuentro de los que le buscan […]. Su 
corazón está anegado en un mar de amarguras: todas las pasiones 
se han desencadenado en su interior, toda la naturaleza está descon-
certada, y a través de estos desórdenes y de todas estas tentaciones, 
su Corazón va derecho a Dios, no da un paso en falso, no vacila en 
tomar el partido que la virtud y la más alta virtud le sugiere. […] La 
segunda cosa es la disposición de este mismo Corazón con respecto 
a Judas, que le traicionaba; a los Apóstoles, que cobardemente le 
abandonaban; a los Sacerdotes y a los demás, que eran los autores 
de la persecución que sufría. Es cierto que todo ello no fue capaz de 
excitar en Él el menor resentimiento de odio ni de indignación […]. 
Me represento, pues, a este Corazón sin hiel, sin acritud, lleno de 
verdadera ternura para con sus enemigos». [121]

San Carlos de Foucauld y santa Teresa del Niño Jesús

129. San Carlos de Foucauld y santa Teresa del Niño Jesús, sin pre-
tenderlo, han reconfigurado algunos elementos de la devoción al 
Corazón de Cristo, ayudándonos a entenderla de un modo todavía 
más fiel al Evangelio. Veamos ahora cómo se expresó en sus vidas 
esta devoción. En el próximo capítulo volveremos a ellos para mos-
trar la originalidad de la dimensión misionera que ambos desarro-
llaron de modos diversos.

Iesus Caritas

130. En Louye, san Carlos de Foucauld hacía visitas al Santísimo 
con su prima, Madame de Bondy, y un día ella le señaló una imagen 
del Sagrado Corazón. [122] Esta prima fue fundamental en la con-
versión de Carlos, tal como él lo reconoce: «Puesto que Dios te ha 
hecho el primer instrumento de sus misericordias para conmigo, de 
ti proceden todas. Si tú no me hubieras convertido, llevado a Jesús 
y enseñado poco a poco, como letra a letra, todo lo que es piadoso y 
bueno, ¿estaría hoy donde estoy?». [123] Pero precisamente, lo que 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o430

ella despertó en él es la conciencia ardiente del amor de Jesús. Allí 
estaba todo, eso era lo más importante. Y esto se concentraba parti-
cularmente en la devoción al Corazón de Cristo, donde él encontraba 
la misericordia sin límites: «Esperemos en la misericordia infinita 
de aquel cuyo corazón tú me hiciste conocer». [124]

131. Luego su director espiritual, el abate Henri Huvelin, le ayudará 
a profundizar ese precioso misterio: «Este corazón bendito del que 
usted me habló tantas veces». [125] El 6 de junio de 1889, Carlos se 
consagró al Sagrado Corazón, donde él hallaba un amor absoluto. 
Él le dice a Cristo: «Me habéis colmado de tales beneficios, que me 
parece sería ingratitud para con vuestro corazón no creer que está 
dispuesto a colmarme de todo bien, por grande que sea, y que su 
amor y su liberalidad no tienen medida». [126] Él será el ermitaño 
«bajo el nombre del corazón de Jesús». [127]

132. El 17 de mayo de 1906, el mismo día en que fray Carlos, solo, ya 
no puede celebrar la misa, escribe que promete «dejar vivir en mí el 
corazón de Jesús para que ya no sea yo quien viva, sino el corazón 
de Jesús quien viva en mí, como vivía en Nazaret». [128] Su amistad 
con Jesús, corazón a corazón, no tenía nada de un devocionalismo 
intimista. Era la raíz de esa vida despojada de Nazaret con la cual 
Carlos quería imitar a Cristo y configurarse con él. Aquella tierna 
devoción al Corazón de Cristo tuvo consecuencias muy concretas 
en su estilo de vida y su Nazaret se alimentaba de esa relación tan 
personal con el Corazón de Cristo.

Santa Teresa del Niño Jesús

133. Al igual que san Carlos de Foucauld, santa Teresa del Niño Jesús 
respiró la enorme devoción que inundaba Francia en el siglo XIX. El 
sacerdote Almire Pichon era el director espiritual de su familia y 
se le consideraba un gran apóstol del Sagrado Corazón. Una her-
mana suya tomó el nombre religioso «María del Sagrado Corazón», 
y el monasterio al que la santa ingresó estaba dedicado al Sagrado 
Corazón. No obstante, su devoción tomó algunas características pro-
pias más allá de las formas como se expresaba en aquel momento.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 431

134. Cuando tenía quince años encontró un modo de resumir su 
relación con Jesús: «Aquel cuyo corazón late al unísono con el mío». 
[129] Dos años después, cuando le hablaban de un Corazón coro-
nado de espinas, ella agregaba en una carta: «Tú bien sabes que yo 
no veo al Sagrado Corazón como todo el mundo. Yo pienso que el 
corazón de mi Esposo es sólo para mí, como el mío es sólo para él, y 
por eso le hablo en la soledad de este delicioso corazón a corazón, a 
la espera de llegar a contemplarlo un día cara a cara». [130]

135. En una poesía ella expresó el sentido de su devoción, hecha más 
de amistad y confianza que de seguridad en los propios sacrificios:

«Yo quiero un corazón ardiente de ternura
que me sirva de apoyo sin jamás vacilar,
que todo lo ame en mí, incluso mi pobreza…,
que nunca me abandone, ni me olvide jamás. […]
¡Yo necesito a un Dios de humanidad vestido,
que se haga hermano mío y que pueda penar! […]
Sé que nuestras justicias y todos nuestros méritos
carecen de valor a tus divinos ojos […]
por eso he escogido para mi purgatorio
tu amor consumidor, ¡Corazón de mi Dios!». [131]

136. Quizás el texto más importante para poder comprender el sen-
tido de su devoción al Corazón de Cristo sea la carta que escribió, 
tres meses antes de morir, a su amigo Maurice Bellière: «Cuando 
veo a Magdalena adelantarse, en presencia de los numerosos invi-
tados, y regar con sus lágrimas los pies de su Maestro adorado, a 
quien toca por primera vez, siento que su corazón ha comprendido 
los abismos de amor y de misericordia del corazón de Jesús y que, 
por más pecadora que sea, ese corazón de amor está dispuesto, no 
sólo a perdonarla, sino incluso a prodigarle los favores de su inti-
midad divina y a elevarla hasta las cumbres más altas de la con-
templación. Querido hermanito, desde que se me ha concedido a 
mí también comprender el amor del corazón de Jesús, le confieso 
que él ha desterrado todo temor de mi corazón. El recuerdo de mis 
faltas me humilla y me lleva a no apoyarme nunca en mi propia 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o432

fuerza, que no es más que debilidad; pero sobre todo, ese recuerdo 
me habla de misericordia y de amor». [132]

137. Las mentes eticistas, que pretenden llevar un control de la mise-
ricordia y de la gracia, dirían que ella podía expresar esto porque era 
santa, pero que no podría afirmarlo una persona pecadora. De ese 
modo, quitan de la espiritualidad de santa Teresa del Niño Jesús 
su hermosa novedad que refleja el corazón del Evangelio. Lamenta-
blemente, se ha vuelto frecuente en algunos círculos cristianos este 
intento de encerrar al Espíritu Santo en un esquema que les permita 
tener todo bajo su supervisión. Sin embargo, esta sabia doctora de la 
Iglesia les tapa la boca, y contradice directamente esa interpretación 
reductiva con estas palabras tan claras: «aunque hubiera cometido 
todos los crímenes posibles, seguiría teniendo la misma confianza; 
sé que toda esa multitud de ofensas sería como una gota de agua 
arrojada en una hoguera encendida». [133]

138. A sor María, que la elogiaba por su generoso amor a Dios dis-
puesto al martirio, ella le responde detenidamente en una carta que 
hoy es uno de los grandes hitos de la historia de la espiritualidad. 
Esta página debería ser leída mil veces por su hondura, claridad y 
belleza. Allí ayuda a la hermana «del Sagrado Corazón» a evitar con-
centrar esta devoción en un aspecto dolorista, ya que algunos enten-
dían la reparación como una suerte de primacía de los sacrificios o 
de los cumplimientos moralistas. Ella, en cambio, resume todo en 
la confianza como la mejor ofrenda, agradable al Corazón de Cristo: 
«Mis deseos de martirio no son nada, no son ellos los que me dan 
la confianza ilimitada que siento en mi corazón. A decir verdad, las 
riquezas espirituales hacen injusto al hombre cuando se apoya en 
ellas con complacencia, creyendo que son algo grande. […] Lo que le 
agrada es verme amar mi pequeñez y mi pobreza, es la esperanza 
ciega que tengo en su misericordia… Este es mi único tesoro […] si 
deseas sentir alegría o atractivo por el sufrimiento, es tu propio con-
suelo lo que buscas […]. Comprende que para amar a Jesús, para ser 
su víctima de amor, cuanto más débil se es, sin deseos ni virtudes, 
más cerca se está de las operaciones de ese Amor consumidor y 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 433

transformante. […] ¡Ay, cómo quisiera hacerte comprender lo que yo 
siento…! La confianza, y nada más que la confianza, puede condu-
cirnos al amor». [134]

139. En muchos de sus textos se advierte su lucha contra formas 
de espiritualidad demasiado centradas en el esfuerzo humano, en 
el mérito propio, en el ofrecimiento de sacrificios, en determinados 
cumplimientos para «ganarse el cielo». Para ella, «el mérito no con-
siste en hacer mucho ni en dar mucho, sino más bien en recibir». 
[135] Leamos una vez más algunos de los textos tan significativos 
donde ella insiste en ese camino, que es un modo simple y rápido 
de ganar al Señor por el corazón.

140. Así escribe a su hermana Leonia: «Te aseguro que Dios es 
mucho mejor de lo que piensas. Él se conforma con una mirada, 
con un suspiro de amor… Y creo que la perfección es algo muy 
fácil de practicar, pues he comprendido que lo único que hay que 
hacer es ganar a Jesús por el corazón… Fíjate en un niñito que 
acaba de disgustar a su madre […] si va a tenderle sus bracitos son-
riendo y diciéndole: «Dame un beso, no lo volveré a hacer», ¿no 
lo estrechará su madre tiernamente contra su corazón, y olvidará 
sus travesuras infantiles…? Sin embargo, ella sabe muy bien que 
su pequeño volverá a las andadas en la primera ocasión; pero no 
importa: si vuelve a ganarla otra vez por el corazón, nunca será 
castigado». [136]

141. En una carta al padre Adolphe Roulland dice: «Mi camino es 
todo él de confianza y de amor, y no comprendo a las almas que 
tienen miedo de tan tierno amigo. A veces, cuando leo ciertos tra-
tados espirituales en los que la perfección se presenta rodeada de 
mil estorbos y mil trabas, y circundada de una multitud de ilusio-
nes, mi pobre espíritu se fatiga muy pronto, cierro el docto libro que 
me quiebra la cabeza y me diseca el corazón y tomo en mis manos 
la Sagrada Escritura. Entonces todo me parece luminoso, una sola 
palabra abre a mi alma horizontes infinitos, la perfección me parece 
fácil: veo que basta con reconocer la propia nada y abandonarse 
como un niño en los brazos de Dios». [137]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o434

142. Y dirigiéndose al abate Maurice Bellière, a propósito de un padre 
de familia, expresa: «No creo que el corazón de ese padre afortunado 
pueda resistirse a la confianza filial de su hijo, cuya sinceridad y amor 
conoce. Sin embargo, no ignora que su hijo volverá a caer más de una 
vez en las mismas faltas, pero está dispuesto a perdonarle siempre si 
su hijo le vuelve a ganar una y otra vez por el corazón». [138]

Resonancias en la Compañía de Jesús

143. Hemos visto cómo san Claudio de La Colombière unía la expe-
riencia espiritual de santa Margarita con la propuesta de los Ejerci-
cios espirituales. Considero que el lugar del Sagrado Corazón en la 
historia de la Compañía de Jesús merece unas breves palabras.

144. La espiritualidad de la Compañía de Jesús siempre propuso 
un «conocimiento interno del Señor […] para que más le ame y le 
siga». [139] San Ignacio nos invita en sus Ejercicios espirituales a 
situarnos frente al Evangelio, que nos narra que Jesús «herido con la 
lanza su costado, manó agua y sangre». [140] Cuando el ejercitante 
queda frente al costado herido de Cristo, Ignacio le propone entrar 
en el Corazón de Cristo. Este es un camino para madurar el propio 
corazón de la mano de un «maestro de los afectos», según la expre-
sión que san Pedro Fabro usaba en una de sus cartas a san Ignacio. 
[141] Lo menciona también el jesuita Juan Alfonso de Polanco, en 
su biografía de san Ignacio, en la cual reconocía que «[el cardenal 
Contarini] había encontrado al Padre Ignacio como un maestro de 
los afectos». [142] Los coloquios que san Ignacio propone son parte 
esencial de esta educación del corazón, porque sentimos y gustamos 
con el corazón un mensaje del Evangelio y lo conversamos con el 
Señor. San Ignacio dice que podemos comunicarle nuestras cosas al 
Señor y pedirle consejo acerca de ellas. Cualquier ejercitante puede 
reconocer que en los Ejercicios hay un diálogo de corazón a corazón.

145. San Ignacio finaliza las contemplaciones al pie del Crucificado, 
invitando al ejercitante a dirigirse con mucho afecto al Señor cruci-
ficado y a preguntarle «como un amigo habla a otro, o un siervo a su 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 435

señor» qué debería hacer por él. [143] El itinerario de los Ejercicios 
culmina en la «Contemplación para alcanzar Amor», de la que brota 
el agradecimiento y la ofrenda de «la memoria, el entendimiento y 
la voluntad» al Corazón que es fuente y origen de todo bien. [144] Tal 
conocimiento interior del Señor no se construye con nuestras luces 
y esfuerzos, se pide como don.

146. Esta misma experiencia está detrás de una larga cadena de 
sacerdotes jesuitas que se han referido explícitamente al Corazón de 
Jesús, como san Francisco de Borja, san Pedro Fabro, san Alonso 
Rodríguez, el padre Álvarez de Paz, el padre Vicente Caraffa, el padre 
Kasper Drużbicki y tantos otros. En 1883 los jesuitas declararon «que 
la Compañía de Jesús acepta y recibe con un espíritu desbordante 
de gozo y de gratitud, la suavísima carga que le ha confiado nuestro 
Señor Jesucristo de practicar, promover y propagar la devoción a su 
divinísimo Corazón». [145] En diciembre de 1871 el padre Pieter Jan 
Beckx consagró la Compañía al Sagrado Corazón de Jesús y, como 
señal de que seguía siendo parte actual de la vida de la Compañía, 
el padre Pedro Arrupe lo hizo nuevamente en 1972, con una convic-
ción que se expresa en estas palabras: «Quiero decir a la Compañía 
algo que juzgo no debo callar. Desde mi noviciado, siempre he estado 
convencido de que en la llamada «Devoción al Sagrado Corazón» está 
encerrada una expresión simbólica de lo más profundo del espíritu 
ignaciano y una extraordinaria eficacia —ultra quam speraverint— 
tanto para la perfección propia como para la fecundidad apostólica. 
Ese convencimiento lo poseo aún. […] En esta devoción tengo una de 
las fuentes más entrañables de mi vida interior». [146]

147. Cuando san Juan Pablo II invitó «a todos los miembros de la 
Compañía a que promuevan con mayor celo aún esta devoción que 
corresponde más que nunca a las esperanzas de nuestro tiempo» lo 
hizo porque reconocía los íntimos lazos que hay entre la devoción al 
Corazón de Cristo y la espiritualidad ignaciana, ya que el deseo de 
«conocer íntimamente al Señor» y de «mantener un diálogo» con él, 
corazón a corazón, «es característico, gracias a los ejercicios espi-
rituales, del dinamismo espiritual y apostólico ignaciano, todo él al 
servicio del amor del Corazón de Dios». [147]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o436

Una larga corriente de vida interior

148. La devoción al Corazón de Cristo reaparece en el camino espi-
ritual de muchos santos muy diferentes entre sí y en cada uno de 
ellos esta devoción adquiere nuevos aspectos. San Vicente de Paúl, 
por dar un ejemplo, decía que lo que Dios quiere es el corazón: «Dios 
pide principalmente el corazón, el corazón, que es lo principal. ¿De 
dónde viene que uno que carezca de bienes merezca más que el que 
teniendo grandes posesiones, renuncia a ellas? De que el que no 
tiene nada, va con más afecto; y eso es lo que Dios quiere especial-
mente». [148] Esto implica aceptar que el propio corazón se una al 
de Cristo: «Una hermana que hace todo lo que puede para poner su 
corazón en disposición de unirse al de Nuestro Señor […] ¡cuántas 
bendiciones puede esperar de Dios!». [149]

149. A veces tenemos la tentación de considerar este misterio de 
amor como un admirable hecho del pasado, como una bella espi-
ritualidad de otros tiempos, y necesitamos recordar una y otra vez, 
como decía un santo misionero, que «este Corazón divino, que toleró 
ser atravesado por una lanza enemiga para derramar por esa sagrada 
abertura los Sacramentos con los que se formó la Iglesia, de ningún 
modo ha dejado de amar». [150] Otros santos más recientes como 
san Pío de Pietrelcina, santa Teresa de Calcuta y tantos más, hablan 
con sentida devoción sobre el Corazón de Cristo. Pero quisiera recor-
dar también las experiencias de santa Faustina Kowalska que repro-
ponen la devoción al Corazón de Cristo con un fuerte acento en la 
vida gloriosa del Resucitado y en la misericordia divina. De hecho, 
motivado por estas vivencias de la santa y bebiendo de la heren-
cia espiritual del santo obispo Józef Sebastian Pelczar (1842-1924), 
[151] san Juan Pablo II conectaba íntimamente su reflexión sobre la 
misericordia con la devoción al Corazón de Cristo: «La Iglesia parece 
profesar de manera particular la misericordia de Dios y venerarla 
dirigiéndose al Corazón de Cristo. En efecto, precisamente el acer-
carnos a Cristo en el misterio de su corazón, nos permite detener-
nos en este punto […] de la revelación del amor misericordioso del 
Padre, que ha constituido el núcleo central de la misión mesiánica 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 437

del Hijo del Hombre». [152] El mismo san Juan Pablo II, refiriéndose 
al Sagrado Corazón, reconoció de una manera muy personal: «Él me 
ha hablado desde mi juventud». [153]

150. La actualidad de la devoción al Corazón de Cristo se advierte 
particularmente en la acción evangelizadora y educativa de numero-
sas congregaciones religiosas femeninas y masculinas que han sido 
marcadas desde sus orígenes por esta experiencia espiritual cristo-
lógica. Mencionarlas a todas sería una tarea interminable. Veamos 
sólo dos ejemplos tomados al azar: «El Fundador [san Daniel Com-
boni] ha encontrado en el misterio del Corazón de Jesús la fuerza 
para su compromiso misionero». [154] «Impulsadas por el amor del 
Corazón de Jesús, buscamos el crecimiento de las personas en su 
dignidad humana y como hijos e hijas de Dios, a partir del evangelio 
y de sus exigencias de amor, de perdón, de justicia y de solidaridad 
con los pobres y marginados». [155] Del mismo modo, los santuarios 
consagrados al Corazón de Cristo, esparcidos por el mundo, son un 
cautivante manantial de espiritualidad y de fervor. A todos los que 
de alguna manera participan de estos espacios de fe y caridad les 
hago llegar mi paternal bendición.

La devoción del consuelo

151. La herida del costado, de donde brota el agua viva, sigue abierta 
en el Resucitado. Esa gran herida producida por la lanza, y las llagas 
de la corona de espinas que suelen aparecer en las representaciones 
del Sagrado Corazón, son inseparables de esta devoción. Porque en 
ella se contempla el amor de Jesucristo que fue capaz de entregarse 
hasta el fin. El corazón del Resucitado mantiene estas señales de la 
entrega total que implicó un intenso sufrimiento por nosotros. Por 
eso resulta de algún modo inevitable que el creyente desee reaccio-
nar, no solamente frente a ese gran amor, sino también ante el dolor 
que Cristo aceptó soportar por tanto amor.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o438

Con Él en la Cruz

152. Vale la pena rescatar esa expresión de la experiencia espiri-
tual desarrollada en torno al Corazón de Cristo: el deseo interior de 
darle un consuelo. No trataré ahora la práctica de la «reparación», 
que considero mejor situada en el contexto de la dimensión social 
de esta devoción, por lo cual la desarrollaré en el próximo capítulo. 
Ahora sólo quisiera concentrarme en ese deseo que muchas veces 
brota en el corazón del creyente enamorado cuando contempla el 
misterio de la pasión de Cristo y la vive como un misterio que no 
sólo se recuerda, sino que por la gracia se vuelve presente, o mejor, 
nos lleva a nosotros a estar místicamente presentes en ese momento 
redentor. Si el Amado es el más importante, entonces, ¿cómo no que-
rer consolarle?

153. El Papa Pío XI intentó fundamentarlo invitándonos a recono-
cer que el misterio de la redención por la pasión de Cristo salta por 
la gracia de Dios todas las distancias del tiempo y del espacio, de 
modo que si él en la Cruz se entregaba también por los pecados futu-
ros, los nuestros, de la misma manera nuestros actos ofrecidos hoy 
para su consuelo, traspasando los tiempos, llegaron a su Corazón 
herido: «Que si a causa también de nuestros pecados futuros, pero 
previstos, el alma de Cristo Jesús estuvo triste hasta la muerte, sin 
duda algún consuelo recibiría de nuestra reparación también futura, 
pero prevista, cuando el ángel del cielo (Lc 22, 43) se le apareció 
para consolar su Corazón oprimido de tristeza y angustias. Así, aún 
podemos y debemos consolar aquel Corazón sacratísimo, incesan-
temente ofendido por los pecados y la ingratitud de los hombres, por 
este modo admirable, pero verdadero». [156]

Las razones del corazón

154. Puede parecer que esta expresión de la devoción no tiene sufi-
ciente sustento teológico, sin embargo, el corazón tiene sus razo-
nes. El sensus fidelium intuye que aquí hay algo misterioso más allá 
de nuestra lógica humana, y que la pasión de Cristo no es un mero 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 439

hecho del pasado: podemos participar en ella desde la fe. Meditar la 
entrega de Cristo en la cruz, para la piedad de los fieles es algo mayor 
que un mero recuerdo. Esta convicción está sólidamente fundada en 
la teología. [157] A esto se une la conciencia del propio pecado, que él 
cargó sobre sus hombros heridos, y de la propia inadecuación frente 
a tanto amor, que siempre nos sobrepasa infinitamente.

155. De todos modos, nos preguntamos cómo es posible relacio-
narnos con el Cristo vivo, resucitado, plenamente feliz, y al mismo 
tiempo consolarlo en la pasión. Consideremos el hecho de que el 
Corazón resucitado conserva su herida como memoria constante, 
y que la acción de la gracia provoca una experiencia que no se con-
tiene enteramente en el instante cronológico. Estas dos conviccio-
nes nos permiten admitir que estamos ante una vía mística que 
supera los intentos de la razón y expresa lo que la misma Palabra 
de Dios nos sugiere. «Mas —escribe el Papa Pío XI—, ¿cómo podrán 
estos actos de reparación consolar a Cristo, que dichosamente 
reina en los cielos? Respondemos con palabras de San Agustín: 
«Dame un corazón que ame y sentirá lo que digo». Un alma de 
veras amante de Dios, si mira al tiempo pasado, ve a Jesucristo 
trabajando, doliente, sufriendo durísimas penas «por nosotros los 
hombres y por nuestra salvación», tristeza, angustias, oprobios, 
«quebrantado por nuestras culpas» (Is 53, 5) y sanándonos con 
sus llagas. De todo lo cual tanto más hondamente se penetran las 
almas piadosas cuanto más claro ven que los pecados de los hom-
bres en cualquier tiempo cometidos fueron causa de que el Hijo de 
Dios se entregase a la muerte». [158]

156. Esta enseñanza de Pío XI merece ser tenida en cuenta. Pues 
cuando la Escritura sostiene que los creyentes que no viven de 
acuerdo con su fe «por su cuenta vuelven a crucificar al Hijo de 
Dios» (Hb 6, 6), o que cuando soporto padecimientos por los demás 
«completo en mi carne lo que falta a los padecimientos de Cristo» 
(Col 1, 24), o que Cristo en su pasión oró no solamente por sus discí-
pulos de entonces sino «por los que, gracias a su palabra, creerán» 
(Jn 17, 20) en él, está diciendo algo que rompe nuestros esquemas 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o440

limitados. Nos muestra que no es posible establecer un antes y un 
después sin conexión alguna, aunque nuestro pensamiento no sepa 
cómo explicarlo. El Evangelio, en sus distintos aspectos, no es sólo 
para reflexionarlo o recordarlo, sino para vivirlo, tanto en las obras 
de amor como en la experiencia interior, y esto vale sobre todo para 
el misterio de la muerte y resurrección de Cristo. Las separaciones 
temporales que nuestra mente utiliza no parecen contener la verdad 
de esta experiencia creyente donde se funden la unión con Cristo 
sufriente y a la vez la potencia, el consuelo y la amistad que gozamos 
con el Resucitado.

157. Vemos ahora la unidad del Misterio pascual en sus dos aspec-
tos inseparables que se iluminan entre sí. Ese único Misterio que 
se hace presente por la gracia en sus dos dimensiones, hace que al 
mismo tiempo que intentamos ofrecer algo a Cristo para su con-
suelo, nuestros propios sufrimientos se ven iluminados y transfi-
gurados por la luz pascual del amor. Lo que sucede es que noso-
tros participamos de ese Misterio en nuestra vida concreta, porque 
antes Cristo mismo quiso participar de nuestra vida, quiso vivir 
anticipadamente como cabeza lo que viviría su cuerpo eclesial, 
tanto en las heridas como en los consuelos. Cuando vivimos en 
gracia de Dios, esta mutua participación se nos vuelve experiencia 
espiritual. En definitiva, es el Resucitado quien, con la acción de su 
gracia, hace posible que nos unamos misteriosamente a su pasión. 
Lo saben los corazones creyentes que viven el gozo de la resurrec-
ción, pero simultáneamente desean participar en el destino de su 
Señor. Están dispuestos a esa participación con los sufrimientos, 
los cansancios, las desilusiones y los temores que son parte de 
su vida. No viven tal Misterio en soledad, ya que estas llagas son 
igualmente participación en el destino del cuerpo místico de Cristo 
que camina en el santo pueblo de Dios y que lleva en sí el destino 
de Cristo en cada tiempo y lugar de la historia. La devoción del 
consuelo no es ahistórica o abstracta, se hace carne y sangre en el 
camino de la Iglesia.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 441

La compunción

158. El inevitable deseo de consolar a Cristo, que parte del dolor de 
contemplar lo que sufrió por nosotros, se alimenta también en el 
reconocimiento sincero de nuestras esclavitudes, los apegos, las 
faltas de alegría en la fe, las búsquedas vanas, y, más allá de los 
pecados concretos, la no correspondencia del corazón a su amor y 
a su proyecto. Es una experiencia que nos purifica, porque el amor 
necesita la purificación de las lágrimas que al final nos dejan más 
sed de Dios y menos obsesión por nosotros mismos.

159. Así vemos que más hondo se vuelve el deseo de consolar al 
Señor mientras más se profundiza la compunción del corazón cre-
yente, que «no es un sentimiento de culpa que nos tumba por tierra, 
no es el escrúpulo que paraliza, sino que es un aguijón benéfico que 
quema por dentro y cura, porque el corazón, cuando ve el propio mal 
y se reconoce pecador, se abre, acoge la acción del Espíritu Santo, 
agua viva que lo sacude haciendo correr las lágrimas sobre el ros-
tro. […] No se trata de sentir lástima de uno mismo, como frecuente-
mente nos vemos tentados a hacer. […] Tener lágrimas de compun-
ción, en cambio, es arrepentirse seriamente de haber entristecido 
a Dios con el pecado; es reconocer estar siempre en deuda y no ser 
nunca acreedores […]. Como una gota excava la piedra, así las lágri-
mas excavan lentamente los corazones endurecidos. Se asiste de 
esta manera al milagro de la tristeza, de la buena tristeza que lleva 
a la dulzura. […] La compunción no es el fruto de nuestro trabajo, 
sino que es una gracia y como tal ha de pedirse en la oración». [159] 
Es «demandar […] dolor con Cristo doloroso, quebranto con Cristo 
quebrantado, lágrimas, pena interna de tanta pena que Cristo pasó 
por mí». [160]

160. Por consiguiente, ruego que nadie se burle de las expresiones 
de fervor creyente del santo pueblo fiel de Dios, que en su piedad 
popular intenta consolar a Cristo. E invito a cada uno a preguntarse 
si no hay más racionalidad, más verdad y más sabiduría en cier-
tas manifestaciones de ese amor que busca consolar al Señor que 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o442

en los fríos, distantes, calculados y mínimos actos de amor de los 
que somos capaces aquellos que pretendemos poseer una fe más 
reflexiva, cultivada y madura.

Consolados para consolar

161. En esta contemplación del Corazón de Cristo entregado hasta 
el extremo somos consolados nosotros. El dolor que sentimos en el 
corazón abre paso a la confianza plena y finalmente lo que queda 
es gratitud, ternura, paz; queda su amor reinando en nuestra vida. 
La compunción «no provoca angustia, sino que aligera el alma de 
las cargas, porque actúa en la herida del pecado, disponiéndonos a 
recibir precisamente allí la caricia del Señor». [161] Y nuestro dolor 
se une al dolor de Cristo en la cruz, pues cuando decimos que la 
gracia nos permite saltar todas las distancias, esto significa además 
que Cristo, cuando sufría, se unía a todos los sufrimientos de sus 
discípulos a lo largo de la historia. De ese modo, si sufrimos, pode-
mos vivir el consuelo interior de saber que el mismo Cristo sufre con 
nosotros. Deseando consolarle, salimos consolados.

162. Pero en algún momento de esta contemplación del corazón cre-
yente, debe resonar aquel dramático reclamo del Señor: «¡Consue-
len, consuelen a mi pueblo!» (Is 40, 1). Y nos vienen a la memoria 
las palabras de san Pablo, que nos recuerda que Dios nos consuela 
«para que nosotros podamos dar a los que sufren el mismo consuelo 
que recibimos de Dios» (2Co 1, 4).

163. Esto nos invita ahora a tratar de ahondar en la dimensión 
comunitaria, social y misionera de toda auténtica devoción al Cora-
zón de Cristo. Porque al mismo tiempo que el Corazón de Cristo nos 
lleva al Padre, nos envía a los hermanos. En los frutos de servicio, 
fraternidad y misión que el Corazón de Cristo produce a través de 
nosotros se cumple la voluntad del Padre. De este modo se cierra 
el círculo: «La gloria de mi Padre consiste en que ustedes den fruto 
abundante» (Jn 15, 8).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 443

V. 
AMOR POR AMOR

164. En las experiencias espirituales de santa Margarita María, junto 
a la ardiente declaración de amor de Jesucristo, encontramos tam-
bién una resonancia interior que interpela a dar la vida. Sabernos 
amados y depositar toda la confianza en ese amor no significa anu-
lar todas nuestras capacidades de entrega, no implica renunciar al 
imparable deseo de dar alguna respuesta desde nuestras pequeñas 
y limitadas capacidades.

Un lamento y un pedido

165. A partir de la segunda gran manifestación a santa Margarita, 
Jesús expresa el dolor porque su gran amor a los hombres no recibe 
a cambio «por procurar su bien, sino frialdad y repulsas […] ingrati-
tudes y desprecios. Esto —dice el Señor— me es mucho más sensible, 
que cuanto he sufrido en mi pasión». [162]

166. Jesús habla de su sed de ser amado, nos muestra que no es 
indiferente a su Corazón la reacción que nosotros tengamos ante su 
deseo: «Tengo sed, pero una sed tan ardiente de ser amado de los 
hombres en el Santísimo Sacramento, que esta sed me consume; 
y no hallo nadie que se esfuerce, según mi deseo, en apagármela, 
correspondiendo de alguna manera a mi amor». [163] El pedido de 
Jesús es amor. Cuando el corazón creyente lo descubre, la respuesta 
que brota espontáneamente no consiste en una pesada búsqueda 
de sacrificios o en el mero cumplimiento de un pesado deber, es 
cuestión de amor: «Recibí de Dios gracias excesivas de su amor, 
y sintiéndome movida del deseo de corresponderle en algo y ren-
dirle amor por amor». [164] Así enseña León XIII, escribiendo que, 
mediante la imagen del Sagrado Corazón, la caridad de Cristo «nos 
incita a devolverle amor por amor». [165]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o444

Prolongar su amor en los hermanos

167. Necesitamos volver a la Palabra de Dios para reconocer que la 
mejor respuesta al amor de su Corazón es el amor a los hermanos, 
no hay mayor gesto que podamos ofrecerle para devolver amor por 
amor. La Palabra de Dios lo dice con total claridad:

«Les aseguro que cada vez que lo hicieron con el más pequeño de 
mis hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt 25, 40).

«Toda la Ley está resumida plenamente en este precepto: Amarás a 
tu prójimo como a ti mismo» (Ga 5, 14).

«Nosotros sabemos que hemos pasado de la muerte a la Vida, por-
que amamos a nuestros hermanos. El que no ama permanece en la 
muerte» (1Jn 3, 14).

«¿Cómo puede amar a Dios, a quien no ve, el que no ama a su her-
mano, a quien ve?» (1Jn 4, 20).

168. El amor a los hermanos no se fabrica, no es resultado de nues-
tro esfuerzo natural, sino que requiere una transformación de nues-
tro corazón egoísta. Entonces nace de una forma espontánea la céle-
bre súplica: «Jesús, haz nuestro corazón semejante al tuyo». Por esta 
misma razón, la invitación de san Pablo no era: «esfuércense por 
hacer obras buenas». Su invitación era más precisamente: «Tengan 
entre ustedes los mismos sentimientos de Cristo Jesús» (Flp 2, 5).

169. Es bueno recordar que en el Imperio romano muchas personas 
pobres, forasteros y tantos otros descartados, encontraban en los 
cristianos respeto, cariño y cuidado. Esto explica el razonamiento 
del emperador apóstata Juliano, quien se preguntaba por qué los 
cristianos eran tan respetados y seguidos, y consideraba que una de 
las razones era su tarea de asistencia a los pobres y a los forasteros, 
dado que el Imperio los ignoraba y despreciaba. Para este empe-
rador era intolerable que sus pobres no recibiesen ayuda de parte 
suya, mientras los odiados cristianos «alimentan a los suyos, y ade-
más a los nuestros». [166] En la carta se detiene especialmente en la 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 445

orden de crear instituciones de beneficencia para competir con los 
cristianos y atraer el respeto de la sociedad: «Abre en todas las ciu-
dades numerosos albergues, para que los extranjeros puedan gozar 
de nuestra humanidad […]. Acostumbra a los helenos a los actos de 
beneficencia». [167] Pero no logró su objetivo, seguramente porque 
detrás de estas obras no había algo semejante al amor cristiano que 
permitía reconocer a cada persona una dignidad única.

170. Identificándose con los más pequeños de la sociedad (cf. Mt 25, 
31-46), «Jesús aportó la gran novedad del reconocimiento de la dig-
nidad de toda persona, y también, y sobre todo, de aquellas personas 
que eran calificadas de «indignas». Este nuevo principio de la historia 
humana, por el que el ser humano es más «digno» de respeto y amor 
cuanto más débil, miserable y sufriente, hasta el punto de perder la 
propia «figura» humana, ha cambiado la faz del mundo, dando lugar a 
instituciones que se ocupan de personas en condiciones inhumanas: 
los neonatos abandonados, los huérfanos, los ancianos en soledad, los 
enfermos mentales, personas con enfermedades incurables o graves 
malformaciones y aquellos que viven en la calle». [168]

171. Aun desde el punto de vista de la herida de su Corazón, la 
mirada dirigida al Señor, que «tomó nuestras debilidades y cargó 
sobre sí nuestras enfermedades» (Mt 8, 17), nos ayuda a prestar más 
atención al sufrimiento y a las carencias de los demás, nos hace fuer-
tes para participar en su obra de liberación, como instrumentos para 
la difusión de su amor. [169] Si contemplamos la entrega de Cristo 
por todos, se nos vuelve inevitable preguntarnos por qué no somos 
capaces de dar la vida por los demás: «En esto hemos conocido el 
amor: en que él entregó su vida por nosotros. Por eso, también noso-
tros debemos dar la vida por nuestros hermanos» (1Jn 3, 16).

Algunas resonancias en la historia de la espiritualidad

172. Esta unión entre la devoción al Corazón de Jesús y el compro-
miso con los hermanos atraviesa la historia de la espiritualidad cris-
tiana. Veamos algunos ejemplos.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o446

Ser una fuente para los demás

173. A partir de Orígenes, varios Padres de la Iglesia interpretaron 
el texto de Juan 7, 38 —«de su seno brotarán manantiales de agua 
viva»— como referido al mismo creyente, aunque es la consecuen-
cia de que él mismo ha bebido de Cristo. De este modo la unión con 
Cristo no se orienta sólo a saciar la propia sed sino a convertirnos en 
una fuente de agua fresca para los demás. Decía Orígenes que Cristo 
cumple su promesa haciendo brotar de nosotros corrientes de agua: 
«El alma del ser humano, que es a imagen de Dios, puede contener 
en sí y producir de sí pozos, fuentes y ríos». [170]

174. San Ambrosio recomendaba beber de Cristo «para que abunde 
en ti la fuente de agua que salta a la vida eterna». [171] Y Mario Vic-
torino sostenía que el Espíritu Santo se dona con tal abundancia que 
«quien lo recibe se convierte en un seno que derrama ríos de agua 
viviente». [172] San Agustín decía que este río que brota del creyente 
es la benevolencia. [173] Santo Tomás de Aquino reafirmaba esta 
idea sosteniendo que cuando alguien «se apresura a comunicar a 
otros diversos dones de la gracia que recibió de Dios, agua viva fluye 
de su seno». [174]

175. Porque, si bien «el sacrificio de la cruz, ofrecido con corazón 
amante y obediente, presenta una satisfacción sobreabundante e 
infinita por los pecados del género humano», [175] la Iglesia, que 
nace del Corazón de Cristo, prolonga y comunica en todos los tiem-
pos y en todas partes los efectos de esa única pasión redentora, que 
orientan a las personas a la unión directa con el Señor.

176. En el seno de la Iglesia, la mediación de María, intercesora 
y madre, sólo se entiende «como una participación de esta única 
fuente que es la mediación de Cristo mismo», [176] el único Reden-
tor, y «la Iglesia no duda en confesar esta función subordinada de 
María». [177] La devoción al corazón de María no pretende debilitar 
la única adoración debida al Corazón de Cristo, sino estimularla: «La 
misión maternal de María para con los hombres no oscurece ni dis-
minuye en modo alguno esta mediación única de Cristo, antes bien 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 447

sirve para demostrar su poder». [178] Gracias al inmenso manantial 
que mana del costado abierto de Cristo, la Iglesia, María y todos los 
creyentes, de diferentes maneras, se convierten en canales de agua 
viva. Así Cristo mismo despliega su gloria en nuestra pequeñez.

Fraternidad y mística

177. San Bernardo, al mismo tiempo que invitaba a la unión con el 
Corazón de Cristo, aprovechaba la riqueza de esta devoción para pro-
poner un cambio de vida fundado en el amor. Él creía que era posible 
una transformación de la afectividad, esclavizada por los placeres, 
que no se libera por la obediencia ciega a un mandato sino en una 
respuesta a la dulzura del amor de Cristo. El mal se supera con el 
bien, el mal se vence con el crecimiento del amor: «Ama, pues, al 
Señor, tu Dios, con el afecto de un corazón lleno y entero; ámale con 
toda la sabiduría y vigilancia de la razón; ámale con todas las fuerzas 
del espíritu, de suerte que no temas ni siquiera el morir por amor 
suyo […]. Sea el Señor Jesús para tu afecto un objeto de dulzura, a fin 
de destruir la dulzura criminal de los placeres de la vida carnal: una 
dulzura supere a la otra, como un clavo expulsa a otro clavo». [179]

178. San Francisco de Sales se dejaba iluminar especialmente por el 
pedido de Jesús: «Aprendan de mí, porque soy paciente y humilde de 
corazón» (Mt 11, 29). De este modo, decía, en las cosas más simples y 
ordinarias le robamos el corazón al Señor: «Hay que tener cuidado de 
servirle en cosas grandes y altas y en pequeñas y abyectas, pues con 
unas y con otras podemos arrebatarle el corazón mediante el amor. 
[…] Tantos leves detalles de caridad ordinarios, ese dolor de cabeza o 
de muelas, una indisposición, la palabra desabrida del marido o de la 
esposa, la rotura de un cristal, un desprecio o una burla, la pérdida 
de los guantes, de un anillo, de un pañuelo, la insignificante molestia 
que supone ir a acostarse temprano o levantarse al alba para hacer 
oración antes de comulgar, la vergüenza que se siente al cumplir con 
ciertos deberes de piedad públicamente; en una palabra, todos los 
sufrimientos recibidos y practicados con amor agradan mucho a la 
Bondad Divina». [180] Pero, en definitiva, la clave de nuestra respuesta 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o448

al amor del Corazón de Cristo es el amor al prójimo: «un amor firme, 
constante, invariable, que, no deteniéndose en nimiedades, ni en las 
cualidades o condiciones de las personas, no está sujeto a cambios ni 
a las animadversiones […]. Nuestro Señor nos ama sin interrupción 
[…], soporta tanto nuestros defectos como nuestras imperfecciones; 
[…] es pues preciso que hagamos lo mismo con respecto a nuestros 
hermanos, no cansándonos nunca de soportarlos». [181]

179. San Carlos de Foucauld quería imitar a Jesucristo, vivir como 
él, actuar como él actuaba, hacer siempre lo que Jesús habría hecho 
en su lugar. Para que este objetivo se cumpliera en plenitud, nece-
sitaba conformarse con los sentimientos del Corazón de Cristo. Así 
aparecía una vez más la expresión «amor por amor», cuando decía: 
«Deseo de sufrimientos, para devolverle amor por amor, para imi-
tarle, […] para compartir su obra, ofrecerme a Él todo, la nada que yo 
soy, en sacrificio, en víctima, por la santificación de los hombres». 
[182] El deseo de llevar el amor de Jesús, su tarea misionera entre los 
más pobres y olvidados de la tierra, le llevó a tomar por divisa Iesus 
Caritas, con el símbolo del Corazón de Cristo con una cruz clavada. 
[183] No era una decisión superficial: «Con todas mis fuerzas trato 
de mostrar y de probar a estos pobres hermanos extraviados que 
nuestra religión es toda caridad, toda fraternidad, que su emblema 
es un corazón». [184] Y él quería establecerse con otros hermanos 
«en Marruecos en el nombre del corazón de Jesús». [185] De este 
modo, su tarea evangelizadora sería una irradiación: «La caridad ha 
de irradiar de las fraternidades, como irradia del corazón de Jesús». 
[186] Este deseo lo convirtió poco a poco en un hermano universal, 
porque, dejándose modelar por el Corazón de Cristo, quería alber-
gar a la totalidad de la humanidad doliente en su corazón fraterno: 
«Nuestro corazón, como el de la Iglesia, como el de Jesús, ha de 
abrazar a todos los hombres». [187] «El amor del corazón de Jesús 
para con los hombres, el amor que muestra en su pasión, ése es el 
que nosotros hemos de tener para con todos los humanos». [188]

180. El abate Henri Huvelin, director espiritual de san Carlos de Fou-
cauld, decía que «cuando nuestro Señor vive en un corazón, le da 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 449

estos sentimientos, y este corazón se abaja hacia los pequeños. Tal fue 
la disposición del corazón de un Vicente de Paúl [… ]. Cuando nues-
tro Señor vive en un alma de sacerdote lo inclina hacia los pobres». 
[189] Es importante advertir cómo esta entrega de san Vicente, que 
describe el padre Huvelin, también estaba alimentada por la devo-
ción al Corazón de Cristo. Vicente exhortaba a «tomar del corazón 
de Nuestro Señor algunas palabras de consuelo» [190] para el pobre 
enfermo. Para que esto sea real supone que el propio corazón haya 
sido transformado por el amor y la mansedumbre del Corazón de 
Cristo, y san Vicente repetía mucho esta convicción en sus sermones 
y consejos, hasta el punto de convertirse en un aspecto destacable 
de las Constituciones de su Congregación: «Todos pondrán también 
sumo empeño en aprender esta lección que nos enseñó Jesucristo: 
«Aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón»; teniendo en 
cuenta que, según Él mismo lo dice, con la mansedumbre se posee la 
tierra, porque con la práctica de esta virtud se ganan los corazones 
de los hombres para convertirlos a Dios, lo cual no pueden conseguir 
los que se portan con el prójimo de una manera dura y áspera». [191]

La reparación: construir sobre las ruinas

181. Todo lo dicho nos permite comprender, a la luz de la Palabra 
de Dios, cuál es el sentido que debemos dar a la «reparación» que se 
ofrece al Corazón de Cristo, qué es lo que realmente el Señor espera 
que reparemos con la ayuda de su gracia. Se ha discutido mucho al 
respecto, pero san Juan Pablo II ha ofrecido una respuesta clara para 
orientarnos a los cristianos de hoy hacia un espíritu de reparación 
en mayor sintonía con el Evangelio.

Sentido social de la reparación al Corazón de Cristo

182. San Juan Pablo II explicó que, entregándonos junto al Corazón 
de Cristo, «sobre las ruinas acumuladas por el odio y la violencia, 
se podrá construir la tan deseada civilización del amor, el reino del 
Corazón de Cristo»; esto ciertamente implica que seamos capaces 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o450

de «unir el amor filial hacia Dios con el amor al prójimo»; pues bien, 
«esta es la verdadera reparación pedida por el Corazón del Salva-
dor». [192] Junto con Cristo, sobre las ruinas que nosotros dejamos 
en este mundo con nuestro pecado, se nos llama a construir una 
nueva civilización del amor. Eso es reparar como lo espera de noso-
tros el Corazón de Cristo. En medio del desastre que ha dejado el 
mal, el Corazón de Cristo ha querido necesitar nuestra colaboración 
para reconstruir el bien y la belleza.

183. Es cierto que todo pecado daña a la Iglesia y a la sociedad, por lo 
que «se puede atribuir a cada pecado el carácter de pecado social», 
aunque esto vale sobre todo para algunos pecados que «constituyen, 
por su mismo objeto, una agresión directa contra el prójimo». [193] 
San Juan Pablo II explicaba que la repetición de estos pecados contra 
los demás muchas veces termina consolidando una «estructura de 
pecado» que llega a afectar el desarrollo de los pueblos. [194] Muchas 
veces esto se inserta en una mentalidad dominante que considera 
normal o racional lo que no es más que egoísmo e indiferencia. Este 
fenómeno se puede definir «alienación social»: «Está alienada una 
sociedad que, en sus formas de organización social, de producción 
y de consumo, hace más difícil la realización de esta donación y la 
formación de esta solidaridad interhumana». [195] No es sólo una 
norma moral lo que nos mueve a resistir ante estas estructuras 
sociales alienadas, desnudarlas y propiciar un dinamismo social 
que restaure y construya el bien, sino que es la misma «conversión 
del corazón» la que «impone la obligación» [196] de reparar esas 
estructuras. Es nuestra respuesta al Corazón amante de Jesucristo 
que nos enseña a amar.

184. Precisamente porque la reparación evangélica posee este fuerte 
sentido social, nuestros actos de amor, de servicio, de reconciliación, 
para que sean eficazmente reparadores, requieren que Cristo los 
impulse, los motive, los haga posibles. Decía también san Juan Pablo 
II que «para construir la civilización del amor» la humanidad actual 
tiene necesidad del Corazón de Cristo. [197] La reparación cristiana 
no se puede entender sólo como un conjunto de obras externas, que 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 451

son indispensables y a veces admirables. Esta exige una mística, un 
alma, un sentido que le otorgue fuerza, empuje, creatividad incansa-
ble. Necesita la vida, el fuego y la luz que proceden del Corazón de 
Cristo.

Reparar los corazones heridos

185. Por otra parte, tampoco le basta al mundo, ni al Corazón de 
Cristo, una reparación meramente externa. Si cada uno piensa en 
sus propios pecados y en sus consecuencias en los demás, descu-
brirá que reparar el daño hecho a este mundo implica además el 
deseo de reparar los corazones lastimados, allí donde se produjo el 
daño más profundo, la herida más dolorosa.

186. Un espíritu de reparación «nos invita a esperar que toda herida 
pueda sanar, aunque sea profunda. La reparación completa parece a 
veces imposible, cuando las posesiones o los seres queridos se pier-
den permanentemente, o cuando determinadas situaciones se han 
vuelto irreversibles. Pero la intención de reparar y de hacerlo con-
cretamente es esencial para el proceso de reconciliación y el retorno 
de la paz al corazón». [198]

La belleza de pedir perdón

187. No basta la buena intención, es indispensable un dinamismo 
interior de deseo que provoque consecuencias externas. En defini-
tiva «la reparación, para ser cristiana, para tocar el corazón de la 
persona ofendida y no ser un simple acto de justicia conmutativa, 
presupone dos actitudes exigentes: reconocerse culpable y pedir 
perdón [… ]. Es de este reconocimiento honesto del daño causado al 
hermano, y del sentimiento profundo y sincero de que el amor ha 
sido herido, que nace el deseo de reparar». [199]

188. No se debe pensar que el reconocimiento del propio pecado 
ante los demás es algo degradante o dañino para nuestra dignidad 
humana. Al contrario, es dejar de mentirse a sí mismo, es reconocer 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o452

la propia historia tal cual es, marcada por el pecado, especialmente 
cuando hemos hecho daño a los hermanos: «Acusarse a sí mismo es 
parte de la sabiduría cristiana. […] Esto le gusta al Señor, porque el 
Señor recibe el corazón contrito». [200]

189. Parte de este espíritu de reparación es el hábito de pedir perdón 
a los hermanos, que hace presente una enorme nobleza en medio 
de nuestra fragilidad. Pedir perdón es un modo de sanar las relacio-
nes porque «reabre el diálogo y demuestra el deseo de restablecer 
el vínculo en la caridad fraterna [… ], toca el corazón del hermano, 
lo consuela y le inspira la aceptación del perdón solicitado. Así, si 
lo irreparable no puede repararse del todo, el amor siempre puede 
renacer, haciendo soportable la herida». [201]

190. Un corazón capaz de compungirse puede crecer en la frater-
nidad y la solidaridad, porque «quien no llora retrocede, envejece 
por dentro, mientras que quien alcanza una oración más sencilla e 
íntima, hecha de adoración y conmoción ante Dios, madura. Se liga 
menos a sí mismo y más a Cristo, y se hace pobre de espíritu. De ese 
modo se siente más cercano a los pobres, los predilectos de Dios». 
[202] Por consiguiente, brota un auténtico espíritu de reparación, 
ya que «quien se compunge de corazón se siente más hermano de 
todos los pecadores del mundo, se siente más hermano sin un atisbo 
de superioridad o de aspereza de juicio, sino siempre con el deseo 
de amar y reparar». [203] Esta solidaridad que genera la compunción 
al mismo tiempo hace posible la reconciliación. La persona que es 
capaz de compungirse, «en vez de enfadarse o escandalizarse por el 
mal que cometen los hermanos, llora por sus pecados. No se escan-
daliza. Se realiza entonces una especie de vuelco, donde la tenden-
cia natural a ser indulgentes consigo mismo e inflexibles con los 
demás se invierte y, por gracia de Dios, uno se vuelve severo consigo 
mismo y misericordioso con los demás». [204]



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 453

La reparación: una prolongación para el Corazón de Cristo

191. Hay otro modo complementario de entender la reparación, que 
nos permite colocarla en una relación aún más directa con el Cora-
zón de Cristo, sin excluir de esa reparación el compromiso concreto 
con los hermanos del cual hemos hablado.

192. En otro contexto he afirmado que Dios «de algún modo, quiso 
limitarse a sí mismo» y «muchas cosas que nosotros consideramos 
males, peligros o fuentes de sufrimiento, en realidad son parte de 
los dolores de parto que nos estimulan a colaborar con el Creador». 
[205] Nuestra cooperación puede permitir que el poder y el amor 
de Dios se difundan en nuestras vidas y en el mundo, y el rechazo 
o la indiferencia pueden impedirlo. Algunas expresiones bíblicas lo 
manifiestan metafóricamente, como cuando el Señor reclama: «Si 
quieres volver, Israel […] vuélvete a mí» (Jr 4, 1). O cuando dice, frente 
a los rechazos de su pueblo: «Mi corazón se subleva contra mí y se 
enciende toda mi ternura» (Os 11, 8).

193. Aunque no sea posible hablar de un nuevo sufrimiento del 
Cristo glorioso, «el misterio pascual de Cristo […] y todo lo que Cristo 
es y todo lo que hizo y padeció por los hombres participa de la 
eternidad divina y domina así todos los tiempos y en ellos se man-
tiene permanentemente presente» [206]. De ese modo, podemos 
decir que él mismo ha aceptado limitar la gloria expansiva de su 
resurrección, contener la difusión de su inmenso y ardiente amor 
para dejar lugar a nuestra libre cooperación con su Corazón. Esto 
es tan real que nuestro rechazo lo detiene en ese impulso dona-
tivo, así como nuestra confianza y la ofrenda de nosotros mismos 
abre un espacio, ofrece un canal libre de obstáculos al derrama-
miento de su amor. Nuestro rechazo o nuestra indiferencia limitan 
los efectos de su poder y la fecundidad de su amor en nosotros. Si 
él no encuentra en mí confianza y apertura, su amor se ve privado 
—porque él mismo así lo ha querido— de su prolongación en mi 
vida que es única e irrepetible, y en el mundo donde él me llama a 
hacerlo presente. Esto no proviene de una fragilidad suya sino de 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o454

su infinita libertad, de su paradójico poder y de la perfección de su 
amor por cada uno de nosotros. Cuando la omnipotencia de Dios 
se muestra en esa debilidad de nuestra libertad, «sólo la fe puede 
descubrirla». [207]

194. De hecho, santa Margarita María narró que, en una de las mani-
festaciones de Cristo, él le habló de su Corazón apasionado de amor 
por nosotros, que «no pudiendo ya contener en sí mismo las llamas 
de su caridad ardiente, le es preciso comunicarlas». [208] Puesto que 
el Señor, que todo lo puede, en su divina libertad ha querido necesi-
tar de nosotros, la reparación se entiende como liberar los obstácu-
los que ponemos a la expansión del amor de Cristo en el mundo, con 
nuestras faltas de confianza, gratitud y entrega.

La ofrenda al Amor

195. Para reflexionar mejor sobre este misterio, nos ayuda nueva-
mente la luminosa espiritualidad de santa Teresa del Niño Jesús. Ella 
sabía que algunas personas habían desarrollado una forma extrema 
de reparación, con la buena voluntad de entregarse por los demás, 
que consistía en ofrecerse como una especie de «pararrayos» de 
manera que la justicia divina se realizara: «Pensaba en las almas 
que se ofrecen como víctimas a la justicia de Dios para desviar y 
atraer sobre sí mismas los castigos reservados a los culpables». [209] 
Pero, por más admirable que esa ofrenda pudiera parecer, a ella no 
le convencía demasiado: «Yo estaba lejos de sentirme inclinada a 
hacerla». [210] Esta insistencia en la justicia divina finalmente indu-
cía a pensar que el sacrificio de Cristo era incompleto o parcialmente 
eficaz, o que su misericordia no era suficientemente intensa.

196. Con su intuición espiritual santa Teresa del Niño Jesús des-
cubrió que hay otra forma de ofrendarse a sí mismo, donde no hay 
necesidad de saciar la justicia divina sino de permitir al amor infi-
nito del Señor difundirse sin obstáculos: «¡Oh, Dios mío!, tu amor 
despreciado ¿tendrá que quedarse encerrado en tu corazón? Creo 
que si encontraras almas que se ofreciesen como víctimas de holo-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 455

causto a tu amor, las consumirías rápidamente. Creo que te sentirías 
feliz si no tuvieses que reprimir las oleadas de infinita ternura que 
hay en ti». [211]

197. No hay nada que agregar al único sacrificio redentor de Cristo, 
pero es verdad que el rechazo de nuestra libertad no le permite al 
Corazón de Cristo dilatar en este mundo sus «oleadas de infinita 
ternura». Y esto es así porque el mismo Señor quiere respetar esta 
posibilidad. Eso, más que la justicia divina, es lo que inquietaba el 
corazón de santa Teresa del Niño Jesús, ya que para ella la justicia 
sólo se comprende a la luz del amor. Vimos que ella adoraba todas las 
perfecciones divinas a través de la misericordia, y así las veía transfi-
guradas, radiantes de amor. Decía: «Incluso la justicia (y quizás ésta 
más aún que todas las demás) me parece revestida de amor». [212]

198. Así nace su acto de ofrenda, no a la justicia divina, sino al Amor 
misericordioso: «Me ofrezco como víctima de holocausto a tu Amor 
misericordioso, y te suplico que me consumas sin cesar, haciendo 
que se desborden sobre mi alma las olas de ternura infinita que se 
encierran en ti, y que de esa manera llegue yo a ser mártir de tu 
amor, Dios mío». [213] Es importante advertir que no se trata sólo de 
permitir que el Corazón de Cristo extienda la belleza de su amor en 
el propio corazón, a través de una confianza total, sino también que 
a través de la propia vida llegue a los demás y transforme el mundo: 
«En el corazón de la Iglesia, mi Madre, yo seré el amor […] ¡¡¡ Así mi 
sueño se verá hecho realidad…!!!». [214] Los dos aspectos están inse-
parablemente unidos.

199. El Señor aceptó su ofrenda. Vemos que tiempo después ella 
misma expresó un intenso amor por los demás y sostuvo que pro-
cedía del Corazón de Cristo que se prolongaba a través de ella. Así, 
le decía a su hermana Leonia: «Te quiero mil veces más tiernamente 
de lo que se quieren las hermanas normales y corrientes, ya que yo 
puedo amarte con el Corazón de nuestro Esposo celestial». [215] Un 
tiempo después dijo a Maurice Bellière: «¡Cómo me gustaría hacerle 
comprender la ternura del Corazón de Jesús y lo que él espera de 
usted!». [216]



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o456

Integridad y armonía

200. Hermanas y hermanos, propongo que desarrollemos esta 
forma de reparación, que es, en definitiva, ofrendar al Corazón de 
Cristo una nueva posibilidad de difundir en este mundo las llamas 
de su ardiente ternura. Si es verdad que la reparación implica el 
deseo de «compensar las injurias de algún modo inferidas al Amor 
increado, si fue desdeñado con el olvido o ultrajado con la ofensa» 
[217], el camino más adecuado es que nuestro amor regale al Señor 
una posibilidad de expandirse por aquellas veces en que esto le fue 
rechazado o negado. Esto ocurre si se va más allá del mero «con-
suelo» a Cristo del cual hablamos en el capítulo anterior, y se con-
vierte en actos de amor fraterno con los cuales curamos las heridas 
de la Iglesia y del mundo. De ese modo ofrecemos nuevas expresio-
nes al poder restaurador del Corazón de Cristo.

201. Las renuncias y sufrimientos que exijan estos actos de amor 
al prójimo nos unen a la pasión de Cristo, y padeciendo con Cristo 
en «aquella crucifixión mística de que habla el Apóstol, tantos más 
abundantes frutos de propiciación y de expiación para nosotros y 
para los demás percibiremos». [218] Sólo Cristo salva con su entrega 
en la Cruz por nosotros, sólo él redime, porque hay «un solo Dios y 
un solo mediador entre Dios y los hombres: Jesucristo, hombre él 
también, que se entregó a sí mismo para rescatar a todos» (1Tm 2, 
5-6). La reparación que ofrecemos es una participación que acep-
tamos libremente en su amor redentor y en su único sacrificio. Así 
completamos en nuestra carne «lo que falta a los padecimientos de 
Cristo, para bien de su Cuerpo, que es la Iglesia» (Col 1, 24) y es el 
mismo Cristo quien prolonga a través de nosotros los efectos de su 
entrega total por amor.

202. Muchas veces los sufrimientos tienen que ver con el propio ego 
herido, pero es precisamente la humildad del Corazón de Cristo la 
que nos indica el camino del abajamiento. Dios ha querido llegar a 
nosotros anonadándose, empequeñeciéndose. Ya lo enseña el Anti-
guo Testamento a través de distintas metáforas que muestran a un 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 457

Dios que entra en las pequeñeces de la historia y se deja rechazar 
por su pueblo. Su amor se entremezcla en la vida cotidiana del pue-
blo amado y se vuelve mendigo de una respuesta, como pidiendo 
permiso para mostrar su gloria. Por otra parte, «quizá una sola vez 
el Señor Jesús nos ha llamado con sus palabras al propio corazón. Y 
ha puesto de relieve este único rasgo: «mansedumbre y humildad». 
Como si quisiera decir que sólo por este camino quiere conquistar 
al hombre». [219] Cuando Cristo dijo: «aprendan de mí, porque soy 
paciente y humilde de corazón» (Mt 11, 29) nos indicó que «para 
expresarse necesita nuestra pequeñez, nuestro abajamiento». [220]

203. En lo que hemos dicho es importante advertir distintos aspec-
tos inseparables, porque esas acciones de amor al prójimo, con todas 
las renuncias, negaciones de uno mismo, sufrimientos y cansancios 
que impliquen, cumplen esta función cuando están alimentadas por 
la caridad del mismo Cristo. Él nos permite amar como él amó y 
así él mismo ama y sirve a través de nosotros. Si por una parte él 
parece empequeñecerse, anonadarse, ya que ha querido mostrar su 
amor por medio de nuestros gestos, por otra parte, en las más sen-
cillas obras de misericordia, su Corazón es glorificado y manifiesta 
toda su grandeza. Un corazón humano que hace espacio al amor de 
Cristo a través de la confianza total y le permite expandirse en la 
propia vida con su fuego, se vuelve capaz de amar a los demás como 
Cristo, haciéndose pequeño y cercano a todos. Así Cristo sacia su 
sed y difunde gloriosamente en nosotros y a través de nosotros las 
llamas de su ardiente ternura. Advirtamos la hermosa armonía que 
hay en todo esto.

204. Finalmente, para comprender esta devoción en toda su riqueza, 
es necesario agregar, retomando lo que hemos dicho sobre su 
dimensión trinitaria, que la reparación de Cristo como ser humano 
se ofrece al Padre por obra del Espíritu Santo en nosotros. Por lo 
tanto, nuestra reparación al Corazón de Cristo en último término se 
dirige al Padre, que se complace en vernos unidos a Cristo cuando 
nos ofrecemos por él, con él y en él.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o458

Enamorar al mundo

205. La propuesta cristiana es atractiva cuando se la puede vivir y 
manifestar en su integralidad; no como un simple refugio en senti-
mientos religiosos o en cultos fastuosos. ¿Qué culto sería para Cristo 
si nos conformáramos con una relación individual sin interés por 
ayudar a los demás a sufrir menos y a vivir mejor? ¿Acaso podrá 
agradar al Corazón que tanto amó que nos quedemos en una expe-
riencia religiosa íntima, sin consecuencias fraternas y sociales? Sea-
mos sinceros y leamos la Palabra de Dios en toda su integralidad. 
Pero por esta misma razón decimos que tampoco se trata de una 
promoción social vacía de significado religioso, que en definitiva 
sería querer para el ser humano menos de lo que Dios quiere darle. 
Por eso necesitamos culminar este capítulo recordando la dimen-
sión misionera de nuestro amor al Corazón de Cristo.

206. San Juan Pablo II, además de hablar de la dimensión social 
de la devoción al Corazón de Cristo, se refirió a «la reparación, 
que es cooperación apostólica a la salvación del mundo». [221] Del 
mismo modo, la consagración al Corazón de Cristo «se ha de poner 
en relación con la acción misionera de la Iglesia misma, porque 
responde al deseo del Corazón de Jesús de propagar en el mundo, 
a través de los miembros de su Cuerpo, su entrega total al Reino». 
[222] Por consiguiente, a través de los cristianos «el amor se derra-
mará en el corazón de los hombres, para edificar el cuerpo de 
Cristo que es la Iglesia y construir una sociedad de justicia, paz y 
fraternidad». [223]

207. La prolongación de las llamas de amor del Corazón de Cristo 
ocurre también en la tarea misionera de la Iglesia, que lleva el 
anuncio del amor de Dios manifestado en Cristo. Lo enseñaba muy 
bien san Vicente de Paúl cuando invitaba a sus discípulos a pedir al 
Señor «ese corazón, ese corazón que nos hace ir a cualquier parte, 
ese corazón del Hijo de Dios, el corazón de nuestro Señor, que nos 
dispone a ir como él iría […] y nos envía a nosotros como a ellos [los 
apóstoles], para llevar a todas partes su fuego». [224]



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 459

208. San Pablo VI, dirigiéndose a las congregaciones que propaga-
ban la devoción al Sagrado Corazón, recordaba que «el ardor pasto-
ral y misionero se inflama principalmente en los sacerdotes y en los 
fieles, para trabajar por la gloria divina, cuando mirando el ejemplo 
de aquella inmensa caridad que nos mostró Cristo, consagran todo 
su esfuerzo a comunicar a todos los inagotables tesoros de Cristo». 
[225] A la luz del Sagrado Corazón la misión se convierte en una 
cuestión de amor, y el mayor riesgo en esa misión es que se digan y 
se hagan muchas cosas pero no se logre provocar el feliz encuentro 
con ese amor de Cristo que abraza y que salva.

209. La misión, entendida desde la perspectiva de la irradiación del 
amor del Corazón de Cristo, exige misioneros enamorados, que se 
dejan cautivar todavía por Cristo y que inevitablemente transmiten 
ese amor que les ha cambiado la vida. Entonces les duele perder el 
tiempo discutiendo cuestiones secundarias o imponiendo verdades 
y normas, porque su mayor preocupación es comunicar lo que ellos 
viven y, sobre todo, que los demás puedan percibir la bondad y la 
belleza del Amado a través de sus pobres intentos. ¿No es lo que 
ocurre con cualquier enamorado? Vale la pena tomar como ejemplo 
aquellas palabras con las que Dante Alighieri, enamorado, procu-
raba expresar esta lógica:

«Cada vez que la elogio cual presea,
amor me hace sentir con tal dulzura,
que, de obrar con sutil desenvoltura,
enamorara de ella a toda gente». [226]

210. Hablar de Cristo, con el testimonio o la palabra, de tal manera 
que los demás no tengan que hacer un gran esfuerzo para quererlo, 
ese es el mayor deseo de un misionero de alma. No hay proselitismo 
en esta dinámica de amor, son las palabras del enamorado que no 
molestan, que no imponen, que no obligan, sólo mueven a los otros 
a preguntarse cómo es posible tal amor. Con el máximo respeto ante 
la libertad y la dignidad del otro, el enamorado sencillamente espera 
que le permitan narrar esa amistad que le llena la vida.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o460

211. Cristo te pide que, sin descuidar la prudencia y el respeto, no 
tengas vergüenza de reconocer tu amistad con él. Te pide que te 
atrevas a contar a los otros que te hace bien haberlo encontrado: «Al 
que me reconozca abiertamente ante los hombres, yo lo reconoceré 
ante mi Padre que está en el cielo» (Mt 10, 32). Pero para el corazón 
amante no es una obligación, es una necesidad difícil de contener: 
«¡Ay de mí si no predicara el Evangelio!» (1Co 9, 16); «había en mi 
corazón como un fuego abrasador, encerrado en mis huesos: me 
esforzaba por contenerlo, pero no podía» (Jr 20, 9).

En comunión de servicio

212. No se debería pensar en esta misión de comunicar a Cristo 
como si fuera solamente algo entre él y yo. Se vive en comunión con 
la propia comunidad y con la Iglesia. Si nos alejamos de la comuni-
dad, también nos iremos alejando de Jesús. Si la olvidamos y no nos 
preocupamos por ella, nuestra amistad con Jesús se irá enfriando. 
Nunca se debería olvidar este secreto. El amor a los hermanos de la 
propia comunidad —religiosa, parroquial, diocesana, etc.— es como 
un combustible que alimenta nuestra relación de amigos con Jesús. 
Los actos de amor a los hermanos de comunidad pueden ser el mejor 
o, a veces, el único modo posible de expresar ante los demás el amor 
de Jesucristo. Lo decía el mismo Señor: «En esto todos reconocerán 
que ustedes son mis discípulos: en el amor que se tengan los unos a 
los otros» (Jn 13, 35).

213. Es un amor que se vuelve servicio comunitario. No me canso 
de recordar que Jesús lo dijo con gran claridad: «Cada vez que lo 
hicieron con el más pequeño de mis hermanos, lo hicieron conmigo» 
(Mt 25, 40). Él te propone que lo encuentres también allí, en cada 
hermano y en cada hermana, especialmente en los más pobres, des-
preciados y abandonados de la sociedad. ¡Qué hermoso encuentro!

214. Por lo tanto, si nos dedicamos a ayudar a alguien eso no signi-
fica que nos olvidemos de Jesús. Al contrario, lo encontramos a él de 
otra manera. Y cuando intentamos levantar y curar a alguien, Jesús 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 461

está ahí codo a codo con nosotros. De hecho, es bueno recordar que 
cuando envió a sus discípulos a la misión «el Señor los asistía» (Mc 
16,20). Él está allí, trabajando, luchando y haciendo el bien con noso-
tros. De un modo misterioso, es su amor el que se manifiesta a tra-
vés de nuestro servicio, él mismo le habla al mundo con ese lenguaje 
que a veces no puede tener palabras.

215. Él te envía a derramar el bien y te impulsa por dentro. Para eso 
te llama con una vocación de servicio: harás el bien como médico, 
como madre, como docente, como sacerdote. Donde sea podrás sen-
tir que él te llama y te envía a vivir esa misión en la tierra. Él mismo 
nos dice: «Yo los envío» (Lc 10, 3). Esto es parte de la amistad con él. 
Por eso, para que esa amistad madure, hace falta que te dejes enviar 
por él a cumplir una misión en este mundo, con confianza, con gene-
rosidad, con libertad, sin miedos. Si te encierras en tus comodida-
des eso no te dará seguridad, siempre aparecerán temores, tristezas, 
angustias. Quien no cumple su misión en esta tierra no puede ser 
feliz, se frustra. Entonces mejor déjate enviar, déjate conducir por él 
adonde él quiera. No olvides que él va contigo. No es que te lanza al 
abismo y te deja abandonado a tus propias fuerzas. Él te impulsa y 
va contigo. Él lo prometió y lo cumple: «Yo estoy con ustedes hasta 
el fin del mundo» (Mt 28, 20).

216. De alguna manera tienes que ser misionero, como lo fueron los 
apóstoles de Jesús y los primeros discípulos, que salieron a anunciar 
el amor de Dios, salieron a contar que Cristo está vivo y que vale 
la pena conocerlo. Santa Teresa del Niño Jesús lo vivía como parte 
inseparable de su ofrenda al Amor misericordioso: «Quería dar de 
beber a mi Amado, y yo misma me sentía devorada por la sed de 
almas». [227] Esa también es tu misión. Cada uno la cumple a su 
modo, y tú verás cómo podrás ser misionero. Jesús se lo merece. Si 
te atreves, él te iluminará. Él te acompañará y te fortalecerá, y vivi-
rás una valiosa experiencia que te hará mucho bien. No importa si 
puedes ver algún resultado, eso déjaselo al Señor que trabaja en lo 
secreto de los corazones, pero no dejes de vivir la alegría de intentar 
comunicar el amor de Cristo a los demás.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o462

CONCLUSIÓN

217. Lo expresado en este documento nos permite descubrir que lo 
escrito en las encíclicas sociales Laudato si’ y Fratelli tutti no es ajeno 
a nuestro encuentro con el amor de Jesucristo, ya que bebiendo de ese 
amor nos volvemos capaces de tejer lazos fraternos, de reconocer la 
dignidad de cada ser humano y de cuidar juntos nuestra casa común.

218. Hoy todo se compra y se paga, y parece que la propia sensación 
de dignidad depende de cosas que se consiguen con el poder del 
dinero. Sólo nos urge acumular, consumir y distraernos, presos de 
un sistema degradante que no nos permite mirar más allá de nues-
tras necesidades inmediatas y mezquinas. El amor de Cristo está 
fuera de ese engranaje perverso y sólo él puede liberarnos de esa 
fiebre donde ya no hay lugar para un amor gratuito. Él es capaz de 
darle corazón a esta tierra y reinventar el amor allí donde pensamos 
que la capacidad de amar ha muerto definitivamente.

219. La Iglesia también lo necesita, para no reemplazar el amor de 
Cristo con estructuras caducas, obsesiones de otros tiempos, adora-
ción de la propia mentalidad, fanatismos de todo tipo que terminan 
ocupando el lugar de ese amor gratuito de Dios que libera, vivifica, 
alegra el corazón y alimenta las comunidades. De la herida del cos-
tado de Cristo sigue brotando ese río que jamás se agota, que no 
pasa, que se ofrece una y otra vez para quien quiera amar. Sólo su 
amor hará posible una humanidad nueva.

220. Pido al Señor Jesucristo que de su Corazón santo broten para 
todos nosotros esos ríos de agua viva que sanen las heridas que nos 
causamos, que fortalezcan la capacidad de amar y de servir, que nos 
impulsen para que aprendamos a caminar juntos hacia un mundo 
justo, solidario y fraterno. Eso será hasta que celebremos felizmente 
unidos el banquete del Reino celestial. Allí estará Cristo resucitado, 
armonizando todas nuestras diferencias con la luz que brota ince-
santemente de su Corazón abierto. Bendito sea.

Dado en Roma, junto a San Pedro, el 24 de octubre del año 2024, 
décimo segundo de mi Pontificado.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 463

[1] Buena parte de las reflexiones de este primer capítulo se han dejado inspirar 
por escritos inéditos del sacerdote Diego Fares, S.I., que el Señor lo tenga en su 
santa gloria.

[2] Cf. Homero, Ilíada, 21, 441.

[3] Cf. ibíd., 10, 244.

[4] Cf. Timeo, 65 c-d y 70.

[5] Homilía durante la Santa Misa, Domus Sanctae Marthae (14 octubre 2016): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (21 octubre 2016), p. 9.

[6] S. Juan Pablo II, Ángelus (2 julio 2000): L’Osservatore Romano, ed. semanal en len-
gua española (7 julio 2000), p. 1.

[7] Íd., Catequesis (8 junio 1994): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espa-
ñola (10 junio 1994), p. 3.

[8] Los demonios, Alianza, Madrid 2011.

[9] Romano Guardini, Religiöse Gestalten in Dostojewskijs Werk. Studien über den Glau-
ben, Grünewald/Schöningh, Mainz/Paderborn 1989, 236 f.

[10] Karl Rahner, Algunas tesis para la teología del culto al corazón de Jesús, en Escritos 
de Teología, t. 3, Taurus, Madrid 1961, 370.

[11] Ibíd., 371.

[12] Byung-Chul Han, El corazón de Heidegger. El concepto de «estado de ánimo» de Mar-
tín Heidegger, Herder, Barcelona 2021, 68-69.

[13] Ibíd., 107; cf. 313.

[14] Cf. íd., La agonía del Eros, Herder, Barcelona 2014, 9-11.

[15] Martin Heidegger, Aclaraciones a la poesía de Hölderlin, Alianza, Madrid 2005, 133.

[16] Cf. Michel de Certeau, L’espace du désir ou le «fondement» des Exercices spirituels: 
Christus 77 (1973), pp. 118-128.

[17] Itinerarium mentis in Deum, VII, 6, en Obras de San Buenaventura, I, BAC, Madrid 
1945, 633.

[18] Proemium in I Sent., q. 3, en Opera Omnia, vol. 1, Ex typographia Colegii S. Bona-
venturae, Quaracchi 1882, 13.

[19] S. John Henry Newman, Meditaciones y devociones, Edibesa, Madrid 2007, 310.

[20] Const. past. Gaudium et spes, 82.

[21] Ibíd., 10.

[22] Ibíd., 14.

[23] Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, Declaración Dignitas infinita (2 abril 
2024), 8: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (12 abril 2024), p. 7.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o464

[24] Const. past. Gaudium et spes, 26.

[25] S. Juan Pablo II, Ángelus (28 junio 1998): L’Osservatore Romano, ed. semanal en 
lengua española (3 julio 1998), p. 1.

[26] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 83: AAS 107 (2015), 880.

[27] Homilía durante la Santa Misa, Domus Sanctae Marthae (7 junio 2013): L’Osservatore 
Romano, ed. semanal en lengua española (14 junio 2013), p. 2.

[28] Pío XII, Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 6: AAS 48 (1956), 316.

[29] Pío VI, Constitución Auctorem fidei (28 agosto 1794), 63: DH, 2663.

[30] León XIII, Carta enc. Annum Sacrum (25 mayo 1899): ASS 31 (1898-99), 649.

[31] Ibíd.: «Inest in Sacro Corde symbolum atque expressa imago infinitae Iesu Christi 
caritatis».

[32] Ángelus (9 junio 2013): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española 
(14 junio 2013), p. 4.

[33] Se comprende así por qué la Iglesia haya prohibido que se coloquen sobre el 
altar representaciones del solo corazón de Jesús o de María (cf. Respuesta de la 
S. Congregación de Ritos al sacerdote Charles Lecoq, P.S.S., 5 abril 1879: Decreta 
Authentica Congregationis Sacrorum Rituum ex actis ejusdem Collecta, vol. 3, n. 3492, 
Ex typographia polyglotta S. C. de Propaganda Fide, Roma 1900, 107-108). Fuera de 
la Liturgia, «para la devoción privada» (ibíd.) puede utilizarse el simbolismo de un 
corazón como expresión didáctica, figura estética o «emblema» que invita a pensar 
en el amor de Cristo, pero se corre el riesgo de tomar el corazón como objeto de 
adoración o de diálogo espiritual separadamente de la persona de Cristo. El 31 de 
marzo de 1887 la Congregación dio otra respuesta semejante (ibíd., n. 3673, 187).

[34] Conc. Ecum. de Trento, Ses. XXV, Decreto Mandat Sancta Synodus (3 diciembre 
1563): DH, 1823.

[35] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Docu-
mento de Aparecida (29 junio 2007), 259.

[36] Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 11-12: AAS 48 (1956), 323-324.

[37] Ep. 261, 3: PG 32, 972.

[38] In Ioann., Homil. 63, 2: PG 59, 350.

[39] De fide ad Gratianum, lib. 2, cap. 7, 56: PL 16, 594 (ed. 1880).

[40] Enarr. in Ps. 87, 3, en Obras de San Agustín, XXI, Enarraciones sobre los salmos 
(3.º), BAC, Madrid 1956, 274-275.

[41] Cf. De fide orth. 3, 6.20: PG 94, 1006.1081.

[42] Olegario González de Cardedal, La entraña del cristianismo, Secretariado Trini-
tario, Salamanca 2010, 70-71.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 465

[43] Ángelus (1 junio 2008): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española 
(6 junio 2008), p. 1.

[44] Pío XII, Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 15: AAS 48 (1956), 327-328.

[45] Ibíd., 28: AAS 48 (1956), 343-344.

[46] Benedicto XVI, Ángelus (1 junio 2008): L’Osservatore Romano, ed. semanal en 
lengua española (6 junio 2008), p. 1.

[47] Vigilio, Constitución Inter innumeras solicitudines (14 mayo 553): DH, 420.

[48] Conc. Ecum. de Éfeso, Anatematismos de Cirilo de Alejandría, 8: DH, 259.

[49] Conc. Ecum. II de Constantinopla, Ses. 8 (2 junio 553), Canon 9: DH, 431.

[50] Cántico espiritual (A - primera redacción), Canción 22, 4, en S. Juan de la Cruz, 
Obras completas, Monte Carmelo, Burgos 2010, 1234.

[51] Ibíd., Canción 12, 8, 1188.

[52] Ibíd., Canción 12, 1, 1184.

[53] «No hay más que un solo Dios, el Padre, de quien todo procede y a quien noso-
tros estamos destinados» (1 Co 8,6). «A Dios, nuestro Padre, sea la gloria por los 
siglos de los siglos. Amén» (Flp 4,20). «Bendito sea Dios, el Padre de nuestro Señor 
Jesucristo, Padre de las misericordias y Dios de todo consuelo» (2 Co 1,3).

[54] Carta ap. Tertio millennio adveniente (10 noviembre 1994), 49: AAS 87 (1995), 35.

[55] In Ep. ad Rom., 7: PG 5, 694.

[56] «Que el mundo sepa que yo amo al Padre» (Jn 14,31). «El Padre y yo somos 
una sola cosa» (Jn 10,30). «¿No crees que yo estoy en el Padre y que el Padre está 
en mí?» (Jn 14,10).

[57] «Voy al Padre» (pros ton Patéra: Jn 16,28). «Yo vuelvo a ti» (pros se: Jn 17,11).

[58] «Eis ton kolpon tou Patrós».

[59] Adv. Haer. III, 18, 1: PG 7, 932.

[60] In Ioann. II, 2: PG 14, 110.

[61] Ángelus (23 junio 2002): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española 
(28 junio 2002), p. 1.

[62] S. Juan Pablo II, Mensaje con motivo del centenario de la consagración del género 
humano al Sagrado Corazón realizada por León XIII, Varsovia (11 junio 1999): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (2 julio 1999), p. 7.

[63] Íd., Ángelus (8 junio 1986), 4: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espa-
ñola (15 junio 1986), pp. 1 y 4.

[64] Homilía, Visita al Policlínico Gemelli y a la Facultad de Medicina de la Università 
Cattolica del Sacro Cuore (27 junio 2014): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua 
española (4 julio 2014), p. 11.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o466

[65] Cf. Ef 1,5.7; 2,18; 3,12.

[66] Cf. Ef 2,5.6; 4,15.

[67] Cf. Ef 1,3.4.6.7.11.13.15; 2,10.13.21.22; 3,6.11.21.

[68] Mensaje con motivo del centenario de la consagración del género humano al Sagrado 
Corazón realizada por León XIII, Varsovia (11 junio 1999): L’Osservatore Romano, ed. 
semanal en lengua española (2 julio 1999), p. 6.

[69] «Puesto que el Sagrado Corazón es el símbolo y la imagen expresa de la caridad 
infinita de Jesucristo, caridad que nos incita a devolverle amor por amor, es natural 
que nos consagremos a este corazón tan santo. Obrar así, es darse y unirse a Jesu-
cristo […]. Hoy, tenemos aquí otro emblema bendito y divino que se ofrece a nuestros 
ojos: Es el Corazón sacratísimo de Jesús, sobre el que se levanta la cruz, y que brilla 
con un magnífico resplandor rodeado de llamas. En él debemos poner todas nues-
tras esperanzas; tenemos que pedirle y esperar de él la salvación de los hombres». 
León XIII, Carta enc. Annum Sacrum (25 mayo 1899): ASS 31 (1898-99), 649, 651.

[70] «En este faustísimo signo y en esta forma de devoción consiguiente, ¿no es 
verdad que se contiene la suma de toda la religión y aun la norma de vida más per-
fecta, como que más expeditamente conduce los ánimos a conocer íntimamente 
a Cristo Señor Nuestro, y los impulsa a amarlo más vehementemente, y a imitarlo 
con más eficacia?». Pío XI, Carta enc. Miserentissimus Redemptor (8 mayo 1928), 3: 
AAS 20 (1928), 167.

[71] «Es el acto de religión por excelencia, esto es, una plena y absoluta voluntad de 
entregarnos y consagrarnos al amor del Divino Redentor, cuya señal y símbolo más 
viviente es su Corazón traspasado. […] En él podemos considerar no sólo el símbolo, 
sino también, en cierto modo, la síntesis de todo el misterio de nuestra Redención. 
[…] Jesucristo expresamente y en repetidas veces mostró su Corazón como el símbolo 
más apto para estimular a los hombres al conocimiento y a la estima de su amor; y al 
mismo tiempo lo constituyó como señal y prenda de su misericordia y de su gracia 
para las necesidades espirituales de la Iglesia en los tiempos modernos». Pío XII, 
Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 2, 24, 26: AAS 48 (1956), 311, 336, 340.

[72] Catequesis (8 junio 1994), 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espa-
ñola (10 junio 1994), p. 3.

[73] Ángelus (1 junio 2008): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española 
(6 junio 2008), p. 1.

[74] Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 28: AAS 48 (1956), 344.

[75] Cf. ibíd., 24: AAS 48 (1956), 336.

[76] «El valor de las revelaciones privadas es esencialmente diferente al de la única 
revelación pública: ésta exige nuestra fe […]. Una revelación privada […] es una 
ayuda que se ofrece pero que no es obligatorio usarla». Benedicto XVI, Exhort. ap. 
Verbum Domini (30 septiembre 2010), 14: AAS 102 (2010), 696.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 467

[77] Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 26: AAS 48 (1956), 340.

[78] Ibíd., 28: AAS 48 (1956), 344.

[79] Ibíd.

[80] Exhort. ap. C’est la confiance (15 octubre 2023), 20: L’Osservatore Romano, ed. 
semanal en lengua española (20 octubre 2023), p. 4.

[81] Ms A, 83v.º, en Santa Teresa del Niño Jesús y de la Santa Faz, Obras completas, 
Monte Carmelo, Burgos 2006, 245.

[82] S. María Faustina Kowalska, Diario, 47 (22 febrero 1931), Marian Press, Stoc-
kbridge 2012, 46.

[83] Cf. Mišna Sukkâ IV, 5.9.

[84] Carta al Prepósito general de la Compañía de Jesús, Paray-le-Monial (5 octubre 
1986): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (19 octubre 1986), p. 4.

[85] Acta de los mártires de Lyon, en Eusebio de Cesarea, Historia eclesiástica, libro 5, 
c. 1, 22, BAC, Madrid 2008, 272.

[86] Rufino, libro 5, c. 1, 22: GCS 9/1, Eusebius, II, 1, 411.

[87] S. Justino, Dial. 135: PG 6, 787.

[88] Novaciano, De Trinitate, 29: PL 3, 944. Cf. S. Gregorio de Elvira, en Tractatus 
Origenis de libris Sanctarum Scripturarum, XX, 12: CCSL 69, 144.

[89] S. Ambrosio, Expl. Ps. I, 33: PL 14, 983-984.

[90] Cf. Tract. in Ioann. 61, 6, en Obras de San Agustín, XIV, Tratados sobre el Evangelio 
de san Juan (36-124), BAC, Madrid 1957, 339.

[91] Carta 3, A Rufino, 4, en S. Jerónimo, Obras completas, Xa, Epistolario I, BAC, 
Madrid 2013, 18-19.

[92] Sermón 61, 4, en S. Bernardo, Obras completas, II, BAC, Madrid 1955, 405.

[93] Cf. Exposición sobre el Cantar de los Cantares, Sígueme, Salamanca 2013, 79.

[94] Guillermo de Saint-Thierry, Acerca de la naturaleza y la dignidad del amor, 
Sígueme, Salamanca 2023, 13.

[95] Íd., Oraciones meditadas 8, 6, en Carta de oro y oraciones meditadas, Monte Car-
melo, Burgos 2013, 232.

[96] S. Buenaventura, Jesucristo, árbol de la vida, 30, en Obras de San Buenaventura, II, 
BAC, Madrid 1946, 331.

[97] Ibíd.

[98] S. Gertrudis de Helfta, en Revelaciones de Santa Gertrudis la Magna, virgen de la 
Orden de San Benito, Monasterio de Santo Domingo de Silos, Burgos 1932, 415.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o468

[99] Léon Dehon, Directoire spirituel des prêtres du Sacré Cœur de Jésus, II, cap. VII, n. 
141, Anciens Etablissement Splichal, Turnhout 1936.

[100] El Diálogo, 75, en Obras de Santa Catalina de Siena, BAC, Madrid 1996, 183.

[101] Cf. Por ejemplo: Angelus Walz, De veneratione divini cordis Iesu in Ordine Praedi-
catorum, Pontificium Institutum Angelicum, Roma 1937.

[102] Rafael García Herreros, San Juan Eudes, Imprenta Olivieres y Domínguez, Bogotá 
1943, 42.

[103] Carta a santa Juana Francisca de Chantal (24 abril 1610), en Œuvres de Saint 
François de Sales, t. 14, Cartas, vol. 4, Monastère de la Visitation, Annecy 1906, 289.

[104] Sermón en el segundo domingo de Cuaresma (20 febrero 1622), en Œuvres de Saint 
François de Sales, t. 10, Sermones, vol. 4, Niérat, Annecy 1898, 243-244.

[105] Carta a santa Juana Francisca de Chantal (31 mayo 1612), en Œuvres de Saint 
François de Sales, t. 15, Cartas, vol. 5, Monastère de la Visitation, Annecy 1908, 221.

[106] Carta a Marie Aimée de Blonay (18 febrero 1618), en Œuvres de Saint François de 
Sales, t. 18, Cartas, vol. 8, Monastère de la Visitation, Annecy 1912, 170-171.

[107] Carta a santa Juana Francisca de Chantal (fines de noviembre 1609), en Œuvres 
de Saint François de Sales, t. 14, 214.

[108] Ibíd. (aprox. 25 febrero 1610), 253.

[109] Entretenimientos espirituales 12. Sobre la sencillez y la prudencia religiosas, en 
Œuvres de Saint François de Sales, t. 6, Niérat, Annecy 1895, 217.

[110] Carta a santa Juana Francisca de Chantal (10 junio 1611), en Œuvres de Saint 
François de Sales, t. 15, 63.

[111] S. Margarita María Alacoque, Autobiografía, c. IV, El Mensajero, Bilbao 1890, 
106-107.

[112] Ibíd., 106.

[113] Ibíd., c. V, 114.

[114] Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, Normas para proceder en el discerni-
miento de presuntos fenómenos sobrenaturales (17 mayo 2024), Presentación - Motivos 
para la nueva redacción de las Normas; I, A, 12.

[115] Autobiografía, c. VIII, 187.

[116] S. Margarita María Alacoque, Carta 110, A la Hermana de la Barge, Moulins (22 
octubre 1689), en Vida y Obras completas, El Mensajero del Corazón de Jesús, Bilbao 
1948, 400.

[117] Íd., Autobiografía, c. IV, 107.

[118] Ibíd., c. V, 114-115.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 469

[119] S. Claudio de La Colombière, Acto de confianza, en Escritos Espirituales del beato 
Claudio de La Colombière, S.J., Mensajero, Bilbao 1979, 110.

[120] Ibíd., Ejercicios espirituales en Londres (1-8 febrero 1677), 11, Devoción al 
Sagrado Corazón, 103-104.

[121] Ibíd., Ejercicios espirituales en Lyon (oct.-nov. 1674), Tercera Semana, 2, Prendi-
miento de Jesucristo, 71.

[122] Cf. Carta a Madame de Bondy (27 abril 1897), en Écrits spirituels, De Gigord, 
París 1923, 79.

[123] Carta a Madame de Bondy (15 abril 1901), en Lettres à Madame de Bondy. De la 
Trappe à Tamanrasset, Desclée de Brouwer, París 1966, 83. Cf. ibíd. (abril 1909), 180: 
«Por ti conocí las exposiciones del Santísimo, las bendiciones y el Sagrado Corazón».

[124] Carta a Madame de Bondy (7 abril 1890), en Lettres à Madame de Bondy, 30.

[125] Carta al abate Huvelin (27 junio 1892), en C. Foucauld - H. Huvelin, Correspon-
dance inédite, Desclée de Brouwer, Tournai 1957, 22.

[126] Méditations sur Ancien Testament, Roma 1896.

[127] Carta al abate Huvelin (16 mayo 1900), en C. Foucauld - H. Huvelin, Correspon-
dance inédite, 156.

[128] Diario (17 mayo 1906).

[129] Cta 67, A la señora de Guérin (18 noviembre 1888), 391.

[130] Cta 122, A Celina (14 octubre 1890), 449.

[131] Poesía 23, Al Sagrado Corazón de Jesús (21 junio u octubre 1895), 679-680.

[132] Cta 247, Al abate Bellière (21 junio 1897), 601.

[133] Últimas conversaciones. Cuaderno amarillo (11 julio 1897), 833.

[134] Cta 197, A sor María del Sagrado Corazón (17 septiembre 1896), 554-555. Esto no 
significa que santa Teresa del Niño Jesús no ofreciera sacrificios, dolores, angustias 
como un modo de asociarse al sufrimiento de Cristo, pero cuando quería ir al fondo 
se preocupaba por no dar a estos ofrecimientos una importancia que no tienen.

[135] Cta 142, A Celina (6 julio 1893), 476.

[136] Cta 191, A Leonia (12 julio 1896), 545.

[137] Cta 226, Al P. Roulland (9 mayo 1897), 587.

[138] Cta 258, Al abate Bellière (18 julio 1897), 611.

[139] S. Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, 104.

[140] Ibíd., 297.

[141] Cf. Carta a Ignacio de Loyola (23 enero 1541), en Lettres et instructions, Lessius, 
Namur 2017, 84.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o470

[142] Vida de Ignacio de Loyola, c. 8, 96, Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Santander 
2021, 147.

[143] Ejercicios espirituales, 54.

[144] Cf. ibíd., 230 ss.

[145] XXIII Congregación General de la Compañía de Jesús, Decreto 46, 1: Institutum 
Societatis Iesu, 2, Florencia 1893, 511.

[146] En Él solo… la esperanza, Secretariado General del Apostolado de la Oración, 
Roma 1982, 180.

[147] Carta al Prepósito general de la Compañía de Jesús, Paray-le-Monial (5 octubre 
1986): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (19 octubre 1986), p. 4.

[148] Conferencias a los Misioneros. La pobreza, 55 (13 agosto 1655), en S. Vicente de 
Paúl, Obras completas, t. 11/3, Sígueme, Salamanca 1974, 156.

[149] Conferencias a las Hijas de la Caridad. Mortificación, correspondencia, comidas, sali-
das (Reglas comunes, arts. 24-27), 89 (9 diciembre 1657), t. 9/2, 974.

[150] S. Daniel Comboni, Carta pastoral para la Consagración del Vicariato al Sagrado 
Corazón, El-Obeid (1 agosto 1873), en Escritos, 515 (485), 3324.

[151] Cf. Homilía durante la Santa Misa de canonización (18 mayo 2003): L’Osservatore 
Romano, ed. semanal en lengua española (23 mayo 2003), p. 5.

[152] Carta enc. Dives in misericordia (30 noviembre 1980), 13: AAS 72 (1980), 1219.

[153] Catequesis (20 junio 1979): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espa-
ñola (24 junio 1979), p. 3.

[154] Misioneros Combonianos del Corazón de Jesús, Regla de Vida. Constituciones y 
Directorio General, Roma 1988, 3.

[155] Religiosas del Sagrado Corazón de Jesús (Sociedad del Sagrado Corazón), 
Constituciones 1982, 7.

[156] Carta enc. Miserentissimus Redemptor (8 mayo 1928), 10: AAS 20 (1928), 174.

[157] Cuando se ejercita la fe, referida a Cristo, el alma accede no sólo a unos recuer-
dos, sino a la realidad de su vida divina (cf. S. Tomás de Aquino, Summa Theologiae, 
II-II, q. 1, a. 2, ad 2; q. 4, a. 1).

[158] Pío XI, Carta enc. Miserentissimus Redemptor (8 mayo 1928), 10: AAS 20 (1928), 174.

[159] Homilía en la Misa Crismal (28 marzo 2024): L’Osservatore Romano, ed. semanal 
en lengua española (29 marzo 2024), pp. 4-5.

[160] S. Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, 203.

[161] Homilía en la Misa Crismal (28 marzo 2024): L’Osservatore Romano, ed. semanal 
en lengua española (29 marzo 2024), p. 4.

[162] S. Margarita María Alacoque, Autobiografía, c. V, 115.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 471

[163] Íd., Carta 133 (3 noviembre 1689), Al P. Croiset, en Vida y Obras completas, 464.

[164] Íd., Autobiografía, c. VIII, 187.

[165] Carta enc. Annum Sacrum (25 mayo 1899): ASS 31 (1898-99), 649.

[166] Juliano, Carta a Arsacio, sumo sacerdote de Galacia, Antioquía (invierno de 362-
363): Boletín del Instituto de Estudios Helénicos, 5 (1971), p. 94.

[167] Ibíd., pp. 93-94.

[168] Dicasterio para la Doctrina de la Fe, Declaración Dignitas infinita (2 abril 2024), 
19: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (12 abril 2024), p. 9.

[169] Cf. Benedicto XVI, Carta al Prepósito general de la Compañía de Jesús, con motivo 
del 50° aniversario de la encíclica Haurietis aquas (15 mayo 2006): AAS 98 (2006), 461.

[170] In Num., Homil. 12, 1: PG 12, 657.

[171] Ep. 29, 24: PL 16, 1060.

[172] Adv. Arium 1, 8: PL 8, 1044.

[173] Cf. Tract. in Ioann. 32, 4, en Obras de San Agustín, XIII, Tratados sobre el Evangelio 
de san Juan (1-35), BAC, Madrid 1955, 749.

[174] Expos. in Ev. S. Ioannis, cap. 7, lectio 5.

[175] Pío XII, Carta enc. Haurietis aquas (15 mayo 1956), 26: AAS 48 (1956), 321.

[176] S. Juan Pablo II, Carta enc. Redemptoris Mater (25 marzo 1987), 38: AAS 79 
(1987), 411.

[177] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 62.

[178] Ibíd., 60.

[179] Sermón 20, 4, en S. Bernardo, Obras completas, II, 122.

[180] Introducción a la vida devota, III, c. 35, en Obras selectas, BAC, Madrid 2010, 
186-187.

[181] Sermón en el domingo XVII después de Pentecostés (30 septiembre 1618), en Œuvres 
de Saint François de Sales, t. 9, Sermones, vol. 3, Niérat, Annecy 1897, 200-201.

[182] Retiro hecho en Nazaret del 5 al 15 de noviembre de 1897. Jesús en su pasión, en 
Escritos espirituales, Studium, Madrid 1964, 58.

[183] Desde el 19 de marzo de 1902 todas sus cartas están encabezadas con las 
palabras Iesus Caritas, separadas por un corazón coronado por una cruz.

[184] Carta al abate Huvelin (15 julio 1904), en C. Foucauld - H. Huvelin, Correspon-
dance inédite, 211.

[185] Carta a dom Martin (25 enero 1903), en Cahiers Charles de Foucauld, vol. 2, 154.

[186] Anexo VI en René Voillaume, Les fraternités du Père de Foucauld, Cerf, París 
1946, 173.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o472

[187] Méditations des saints Évangiles sur les passages relatifs à quinze vertus (Nazaret 
1897-1898), Charité 77 (Mt 20,28), en C. Foucauld, Aux plus petits de mes frères, Nou-
velle Cité, París 1973, 82.

[188] Ibíd., Charité 90 (Mt 27,30), 95.

[189] Quelques directeurs d’âmes au XVII siècle, Libraire Victor Lecoffre J. Gabalda, París 
1911, 97.

[190] Conferencias a las Hijas de la Caridad. Servicio de los enfermos, cuidado de la propia 
salud (Reglas comunes, arts. 12-16), 85 (11 noviembre 1657), t. 9/2, 917.

[191] Reglas comunes de la Congregación de la Misión, c. 2, 6 (17 mayo 1658), t. 10, 470.

[192] Carta al Prepósito general de la Compañía de Jesús, Paray-le-Monial (5 octubre 
1986): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española (19 octubre 1986), p. 4.

[193] S. Juan Pablo II, Exhort. ap. postsin. Reconciliatio et Paenitentia (2 diciembre 
1984), 16: AAS 77 (1985), 215.

[194] Cf. Carta enc. Sollicitudo rei socialis (30 diciembre 1987), 36: AAS 80 (1988), 
561-562.

[195] Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 41: AAS 83 (1991), 844-845.

[196] Catecismo de la Iglesia Católica, 1888.

[197] Cf. Catequesis (8 junio 1994), 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua 
española (10 junio 1994), p. 3.

[198] Discurso a los participantes del Coloquio internacional «Réparer l’irréparable», en el 
350 aniversario de las apariciones de Jesús en Paray-le-Monial (4 mayo 2024): L’Osservatore 
Romano (4 mayo 2024), p. 12.

[199] Ibíd.

[200] Homilía durante la Santa Misa, Domus Sanctae Marthae (6 marzo 2018): L’Osservatore 
Romano, ed. semanal en lengua española (16 marzo 2018), p. 10.

[201] Discurso a los participantes del Coloquio internacional «Réparer l’irréparable», en el 
350 aniversario de las apariciones de Jesús en Paray-le-Monial (4 mayo 2024): L’Osservatore 
Romano (4 mayo 2024), p. 12.

[202] Homilía en la Misa Crismal (28 marzo 2024): L’Osservatore Romano, ed. semanal 
en lengua española (29 marzo 2024), p. 5.

[203] Ibíd.

[204] Ibíd.

[205] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 80: AAS 107 (2015), 879.

[206] Catecismo de la Iglesia Católica, 1085.

[207] Ibíd., 268.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 024 473

[208] Autobiografía, c. IV, 107.

[209] Ms A, 84 r.º, 246.

[210] Ibíd.

[211] Ibíd.

[212] Ms A, 83v.º, 245; cf. Cta 226, Al P. Roulland (9 mayo 1897), 585-589.

[213] Oración 6, Ofrenda de mí misma como víctima de holocausto al amor misericordioso 
de Dios (9 junio 1895), 759.

[214] Ms B, 3v.º, 261.

[215] Cta 186, A Leonia (11 abril 1896), 538.

[216] Cta 258, Al abate Bellière (18 julio 1897), 611.

[217] Pío XI, Carta enc. Miserentissimus Redemptor (8 mayo 1928), 5: AAS 20 (1928), 
169.

[218] Ibíd., 8: AAS 20 (1928), 172.

[219] S. Juan Pablo II, Catequesis (20 junio 1979): L’Osservatore Romano, ed. semanal 
en lengua española (24 junio 1979), p. 3.

[220] Homilía durante la Santa Misa, Domus Sanctae Marthae (27 junio 2014): L’Osservatore 
Romano, ed. semanal en lengua española (4 julio 2014), p. 10.

[221] Mensaje con motivo del centenario de la consagración del género humano al Sagrado 
Corazón realizada por León XIII, Varsovia (11 junio 1999): L’Osservatore Romano, ed. 
semanal en lengua española (2 julio 1999), p. 6.

[222] Ibíd.

[223] Carta a Mons. Louis-Marie Billé, Arzobispo de Lyon, con motivo de la peregrinación 
a Paray-le-Monial (4 junio 1999): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espa-
ñola (2 julio 1999), p. 7.

[224] Conferencias. Repetición de la oración (22 agosto 1655), 58, t. 11/3, 190.

[225] Carta Diserti interpretes (25 mayo 1965), 4, en Francisco Cerro Chaves y Víctor 
Castaño Moraga [eds.], Encíclicas y Documentos de los Papas sobre el Corazón de Jesús, 
Monte Carmelo, Burgos 2009, 141.

[226] Vita Nuova XIX, 5-6.

[227] Ms A, 45 v.º, 166



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o474


	_Hlk153277457
	_Hlk155264787
	_Hlk153273657
	_Hlk153811860
	_Hlk155264313
	_Hlk153825221
	_Hlk153812000
	_Hlk153279282
	_Hlk153352874
	_Hlk153812152
	_Hlk153812209
	_Hlk153812395
	_Hlk153835167
	_Hlk153352838
	_Hlk155353746
	_Hlk153353787

	Botón 2: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 
	Página 59: 
	Página 61: 
	Página 63: 
	Página 65: 
	Página 67: 
	Página 69: 
	Página 71: 
	Página 73: 
	Página 75: 
	Página 77: 
	Página 79: 
	Página 81: 
	Página 83: 
	Página 85: 
	Página 87: 
	Página 89: 
	Página 91: 
	Página 93: 
	Página 95: 
	Página 97: 
	Página 99: 
	Página 101: 
	Página 103: 
	Página 105: 
	Página 107: 
	Página 109: 
	Página 111: 
	Página 113: 
	Página 115: 
	Página 117: 
	Página 119: 
	Página 121: 
	Página 123: 
	Página 125: 
	Página 127: 
	Página 129: 
	Página 131: 
	Página 133: 
	Página 135: 
	Página 137: 
	Página 139: 
	Página 141: 
	Página 143: 
	Página 145: 
	Página 147: 
	Página 149: 
	Página 151: 
	Página 153: 
	Página 155: 
	Página 157: 
	Página 159: 
	Página 161: 
	Página 163: 
	Página 165: 
	Página 167: 
	Página 169: 
	Página 171: 
	Página 173: 
	Página 175: 
	Página 177: 
	Página 179: 
	Página 181: 
	Página 183: 
	Página 185: 
	Página 187: 
	Página 189: 
	Página 191: 
	Página 193: 
	Página 195: 
	Página 197: 

	Botón 4: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 
	Página 59: 
	Página 61: 
	Página 63: 
	Página 65: 
	Página 67: 
	Página 69: 
	Página 71: 
	Página 73: 
	Página 75: 
	Página 77: 
	Página 79: 
	Página 81: 
	Página 83: 
	Página 85: 
	Página 87: 
	Página 89: 
	Página 91: 
	Página 93: 
	Página 95: 
	Página 97: 
	Página 99: 
	Página 101: 
	Página 103: 
	Página 105: 
	Página 107: 
	Página 109: 
	Página 111: 
	Página 113: 
	Página 115: 
	Página 117: 
	Página 119: 
	Página 121: 
	Página 123: 
	Página 125: 
	Página 127: 
	Página 129: 
	Página 131: 
	Página 133: 
	Página 135: 
	Página 137: 
	Página 139: 
	Página 141: 
	Página 143: 
	Página 145: 
	Página 147: 
	Página 149: 
	Página 151: 
	Página 153: 
	Página 155: 
	Página 157: 
	Página 159: 
	Página 161: 
	Página 163: 
	Página 165: 
	Página 167: 
	Página 169: 
	Página 171: 
	Página 173: 
	Página 175: 
	Página 177: 
	Página 179: 
	Página 181: 
	Página 183: 
	Página 185: 
	Página 187: 
	Página 189: 
	Página 191: 
	Página 193: 
	Página 195: 
	Página 197: 

	Botón 3: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 
	Página 60: 
	Página 62: 
	Página 64: 
	Página 66: 
	Página 68: 
	Página 70: 
	Página 72: 
	Página 74: 
	Página 76: 
	Página 78: 
	Página 80: 
	Página 82: 
	Página 84: 
	Página 86: 
	Página 88: 
	Página 90: 
	Página 92: 
	Página 94: 
	Página 96: 
	Página 98: 
	Página 100: 
	Página 102: 
	Página 104: 
	Página 106: 
	Página 108: 
	Página 110: 
	Página 112: 
	Página 114: 
	Página 116: 
	Página 118: 
	Página 120: 
	Página 122: 
	Página 124: 
	Página 126: 
	Página 128: 
	Página 130: 
	Página 132: 
	Página 134: 
	Página 136: 
	Página 138: 
	Página 140: 
	Página 142: 
	Página 144: 
	Página 146: 
	Página 148: 
	Página 150: 
	Página 152: 
	Página 154: 
	Página 156: 
	Página 158: 
	Página 160: 
	Página 162: 
	Página 164: 
	Página 166: 
	Página 168: 
	Página 170: 
	Página 172: 
	Página 174: 
	Página 176: 
	Página 178: 
	Página 180: 
	Página 182: 
	Página 184: 
	Página 186: 
	Página 188: 
	Página 190: 
	Página 192: 
	Página 194: 
	Página 196: 

	Botón 5: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 
	Página 60: 
	Página 62: 
	Página 64: 
	Página 66: 
	Página 68: 
	Página 70: 
	Página 72: 
	Página 74: 
	Página 76: 
	Página 78: 
	Página 80: 
	Página 82: 
	Página 84: 
	Página 86: 
	Página 88: 
	Página 90: 
	Página 92: 
	Página 94: 
	Página 96: 
	Página 98: 
	Página 100: 
	Página 102: 
	Página 104: 
	Página 106: 
	Página 108: 
	Página 110: 
	Página 112: 
	Página 114: 
	Página 116: 
	Página 118: 
	Página 120: 
	Página 122: 
	Página 124: 
	Página 126: 
	Página 128: 
	Página 130: 
	Página 132: 
	Página 134: 
	Página 136: 
	Página 138: 
	Página 140: 
	Página 142: 
	Página 144: 
	Página 146: 
	Página 148: 
	Página 150: 
	Página 152: 
	Página 154: 
	Página 156: 
	Página 158: 
	Página 160: 
	Página 162: 
	Página 164: 
	Página 166: 
	Página 168: 
	Página 170: 
	Página 172: 
	Página 174: 
	Página 176: 
	Página 178: 
	Página 180: 
	Página 182: 
	Página 184: 
	Página 186: 
	Página 188: 
	Página 190: 
	Página 192: 
	Página 194: 
	Página 196: 

	Botón 6: 


