
Obispado de Lugo
Año CXLXII - Nº 2
Mayo-Agosto 2024



Edita
Obispado de Lugo

Maquetación e impresión
La Voz de la Verdad

Depósito Legal
LU 8-1958



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 173

Sumario

        IGLESIA DIOCESANA

        Del Sr. Obispo

177	 |  �Jubileo de los sacerdotes en el Santuario de Nuestra Señora 
de O Corpiño

182	 |  �Xubileo dos sacerdotes no Santuario de Nosa Señora 
de O Corpiño

186	 |  �Allí donde nos necesitas abrimos caminos de esperanza. 
Día de la Caridad 2024

189	 |  �Alí onde nos necesitas abrimos camiños de esperanza. 
Día da Caridade 2024

192	 | � Coronación Pontificia de la Santísima Virgen María de O Corpiño

196	 | � Coroación Pontificia da Santísima Virxe María de O Corpiño

200	 |  60 años de Caritas Diocesana de Lugo

203	 |  60 anos de Caritas Diocesana de Lugo

206	 |  El retablo de San Pedro de Cadoalla

207	 | � Homilía de reparación de ofensas por la apertura de los Juegos 
Olímpicos

        Secretaría General

211	 |  Nombramientos

212	 |  Órdenes sagradas

212	 |  Defunciones

        Información Diocesana

213	 |  Necrológicas



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o174

        CONFERENCIA EPISCOPAL

221	 |  Nota y rueda de prensa final de la 267.ª reunión de la Comisión Permanente

        SANTA SEDE

        Santo Padre Francisco

231	 |  Spes non confundit. Bula de convocación del Jubileo Ordinario del año 2025

255	 |  �Sobre la concesión de la Indulgencia durante el Jubileo Ordinario del año 
2025 convocado por Su Santidad el Papa Francisco

263	 | � Discurso del Santo Padre Francisco en la sesión del G7 sobre inteligencia 
artificial



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 175

• �Jubileo de los sacerdotes en el Santuario de Nuestra Señora 
de O Corpiño

• �Xubileo dos sacerdotes no Santuario de Nosa Señora 
de O Corpiño

• �Allí donde nos necesitas abrimos caminos de esperanza. 
Día de la Caridad 2024

• �Alí onde nos necesitas abrimos camiños de esperanza. 
Día da Caridade 2024

• �Coronación Pontificia de la Santísima Virgen María de 
O Corpiño

• �Coroación Pontificia da Santísima Virxe María de O Corpiño

• 60 años de Caritas Diocesana de Lugo

• 60 anos de Caritas Diocesana de Lugo

• El retablo de San Pedro de Cadoalla

• �Homilía de reparación de ofensas por la apertura de los 
Juegos Olímpicos

• �Nombramientos

• Órdenes sagradas

• �Defunciones

• �Necrológicas

Iglesia Diocesana



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o176



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 177

DEL SR. OBISPO

Jubileo de los sacerdotes en el Santuario 
de Nuestra Señora de O Corpiño 
Día de Jesucristo, sumo y eterno Sacerdote

Queridos hermanos, queridos hermanos sacerdotes,

En este día solemne de Jesucristo, sumo y eterno Sacerdote acudimos al 
Santuario de la Santísima Virgen María de O Corpiño, sintiéndonos 
sin duda invitados por su solicitud materna a poner bajo su protec-
ción nuestra vocación y nuestro ministerio.

Acudir a un santuario mariano es, para todos los fieles, en primer 
lugar dejar la propia casa, el gobierno solitario de los propios nego-
cios y afanes, e ir en busca de amparo en Aquella que es nuestra 
Madre. Es romper el aislamiento, dejar atrás el individualismo y 
entrar en presencia de María, pedir y aceptar su ayuda e intercesión; 
es, por tanto, un gesto propio de hijos de la Iglesia, que nos permite 
experimentar de una manera particular nuestro pertenecer, depen-
der, ser familia de Dios, Iglesia.

En este Santuario, la Virgen de O Corpiño ha venido al encuentro ya 
de tantísimos fieles, ha consolado tantas inquietudes, defendido a los 
suyos de tantos males; a cada uno según su circunstancia y necesidad.

Pero a todos dice desde el principio una palabra, la misma que a 
aquellos pastores, pequeños y asustados por la tempestad: haced la 
señal de la Cruz.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o178

Esta es igualmente hoy su palabra para nosotros, también pastores 
y pequeños, llamados por el Señor a colaborar en su misión, que, a 
veces, podemos sentirnos como en una tempestad, como si la barca 
de la Iglesia estuviese agitada de nuevo en nuestra época por los 
vientos y las olas. Acudimos a nuestra Madre para pedir por nuestro 
sacerdocio, por nuestra misión, por el pueblo de Dios que tenemos 
encomendado, por nuestra tierra. Venimos en busca de consuelo en 
las dificultades, de misericordia para nuestros pecados; y en busca 
de aliento, de nueva energía para el cumplimiento de la tarea de la 
vida, de la misión recibida por cada uno de manos del Señor, sellada 
en el día singular de nuestra ordenación.

Cada uno de nosotros recibirá una palabra, una gracia propia y per-
sonal, dada con su sabiduría divina por Aquel que nos conoce y nos 
ama. Y a cada uno asistirá en ello María, mediadora e intercesora o, 
brevemente dicho, Madre. Ella nos invita a nosotros también, hoy y 
aquí, a la conversión y a la fe: haced la señal de la Cruz.

Nos encomienda así a su Hijo, a quien acompañó todos los días y 
de quien llegó a comprender y a valorar mejor que nadie la inmen-
sidad de su obra, la Redención del mundo. Jesús, el que nació de 
su seno, es para ella el Hijo que llevó a cabo su misión en el amor 
más grande, sufriendo para el perdón de los pecados, entregando 
hasta su cuerpo y sangre, y resucitando victorioso. Para María no 
hay alegría mayor que contemplar esta obra salvadora, la victoria 
y la gloria de su Hijo ganada en la cruz, y proclamar exultante la 
grandeza del Señor. Por eso nos repite a nosotros con todo realismo 
lo que aconsejó en la boda de Canaán, haced lo que El os diga, pero en 
forma renovada: hace la señal de la Cruz.

Para nosotros, sacerdotes, es una palabra que recuerda lo más 
íntimo, el don mayor que habita y vivifica nuestra vocación. Como 
decía San Juan de Ávila, ¿no somos un poco como María, que con su 
respuesta al Ángel Gabriel trajo a Jesús al mundo? ¿no lo hacemos 
nosotros por disposición divina cotidianamente, con las palabras 
de la consagración en la celebración de la Santa Misa? Y, de esta 
manera, ¿no hacemos presente al Señor precisamente en el sacri-



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 179

ficio de la cruz, en el don inmenso de su amor, que nos anticipa el 
banquete del Reino de los cielos?

No podríamos escuchar esta palabra, haced la señal de la Cruz, sin 
pensar en la Eucaristía, en la presencia del Señor que se nos entrega, 
que nos hace partícipes de su pasión, muerte y resurrección.

La Virgen María nos reenvía así a nuestra misión, como si nos 
pidiese confiar de corazón en la palabra del Señor, dicha a sus dis-
cípulos en la Cena singular de su «institución sacerdotal»: haced esto 
en memoria mía.

Pero no guardaremos viva su memoria si olvidamos su entrega por 
nosotros, por el perdón de los pecados y por una comunión nueva 
y verdadera con Dios y con los hermanos, si olvidamos la cruz y 
la resurrección. Si, como sacerdotes, olvidamos que Él es el único 
Sacerdote verdadero y no cumplimos la misión que Él nos ha dado, 
anunciando la alegría del Evangelio a nuestras gentes, celebrando el 
misterio de nuestra fe en el sacramento de la Eucaristía.

Sin el memorial sacramental de la Cruz, la persona de Jesús que pre-
sentaríamos no sería ya realmente la de quién vivió y cumplió una 
misión única y definitiva, encomendada por el Padre; y sus palabras 
y enseñanzas se reducirían en nuestra boca a un poco de nuestra 
pobre sabiduría mundana. Los designios del Padre permanecerían 
incomprensibles, mientras que la muerte poco a poco parecería de 
nuevo ser sin más, tranquilamente, nuestro punto final.

En cambio, guardando viva la memoria de su sacrificio pascual, 
haremos presente a Jesús, el Salvador, ante los ojos de los fieles; 
a su persona concreta, al que verdadera e históricamente caminó 
sobre la tierra como único Mediador entre Dios y los hombres, sus 
palabras y sus obras, sus enseñanzas e interpelaciones. Y se hará 
manifiesto así el designio y la bondad del Padre, que nos da la espe-
ranza de cielos y tierra nuevos, en que la muerte habrá sido vencida.

De este modo no olvidaremos tampoco nunca el amor eterno con 
que nos llamó a la vida y a la vocación, con el que entró en nuestra 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o180

existencia y la sostiene cada día con su compañía, con su promesa 
de fecundidad y de felicidad.

En este Jubileo en honor de la Virgen de O Corpiño, que es Madre 
de Misericordia, acojamos de corazón el perdón del Señor por nues-
tros pecados, y sobre todo por aquello que nos ha impedido predicar 
con alegría el Evangelio, nos ha detenido en nuestro camino hacia 
quienes tenemos encomendados, ha oscurecido la presencia real 
del Señor con nosotros, que todos los días hasta el fin del mundo 
sigue reuniendo, enseñando y santificando a su Pueblo —también 
por nuestro medio.

Y que el Señor, por intercesión de María Virgen, nos haga sentir de 
nuevo la alegría de su compañía, de haber sido escogidos entre sus 
discípulos y amigos, llamados a participar de su sacerdocio. Que 
Él nos ayude a comprender mejor la grandeza de su amor, de su 
obra de salvación del mundo, cómo su gracia y su verdad ilumina y 
renueva la vida de cada uno, nos hace libres y fecundos.

Que Él encienda en nosotros cada día el deseo de predicar el Evan-
gelio, para bien de nuestros hermanos y de nuestra tierra, y nos dé 
la gracia de poder escuchar también cada día la buena nueva, en 
boca de amigos, de los compañeros sacerdote, de cualquiera que 
pueda hablar en nombre del Señor; así como en el silencio de nues-
tro corazón, mientras participamos a la mesa de la Palabra y de la 
Eucaristía.

Encomendemos hoy especialmente a la Bienaventurada Virgen 
María a nuestros seres queridos, a todos los que forman parte de 
la historia de nuestra vocación y de nuestro camino ministerial, a 
nuestros compañeros sacerdotes en el presbiterio diocesano. Y pidá-
mosle sobre todo por nuestro pueblo, al que hemos sido enviados 
por el Señor como pastores, y que tanto o más que nunca necesita 
reconocer y creer de nuevo en el amor de Dios, revelado en su Hijo 
entregado por nosotros; que necesita en cada generación ministros 
que participen del corazón y de la misión del Buen Pastor, y que la 
necesita a Ella como Madre.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 181

Y a nosotros, llamados al ministerio sacerdotal, que la Santísima 
Virgen nos consiga la gracia de escuchar y cumplir la palabra de su 
Hijo: haced esto en memoria mía. Y que así también estas vasijas de 
barro que somos lleven dentro un tesoro, aquel vino nuevo que es la 
causa de la esperanza y de la alegría verdadera de nuestro pueblo. 

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o182

Xubileo dos sacerdotes no Santuario de 
Nosa Señora de O Corpiño 

Benqueridos irmáns,

na fe, no sacerdocio, no episcopado.

Chegamos ata aquí peregrinando e agora estamos xuntos diante da 
Virxe María coa paz dos fillos que acoden á casa da súa Nai. Estamos 
todos na casa —non só fisicamente, neste Santuario—, xa que esta-
mos onde verdadeiramente pertencemos, onde somos chamados 
fillos e amigos, non servos, onde a nosa vida máis persoal, a nosa 
vocación, ten a súa orixe, en Aquel que nos amou e fixo de nós todos 
unha compañía de irmáns.

O fogar está feito de agarimo e de coidado, de seres queridos; deixa 
de existir se non está habitado. A nosa Igrexa e a nosa vida están 
habitadas.

Na hora decisiva xa dicía o Señor: ídesme deixar todos, pero eu non 
estou só, o Pai está sempre comigo, habita no meu corazón; e aínda 
na desolación da cruz ardía nel o lume do fogar, do Espírito de vida.

E da mesma maneira, amándonos con un xeito divino e sen medida, 
tamén El, Xesús, quixo habitar en nós, non deixarnos sos, senón 
quedarse a vida enteira, todos os días ata a fin do mundo. Nós hoxe, 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 183

co xesto desta peregrinación xuntos, estamos dicindo que quere-
mos permanecer neste fogar verdadeiro, volver sempre de novo a 
el —quizais como o fillo pródigo.

Esta é a nosa casa: arredor da mesa daquela Cea que non pasa xa 
nunca máis, que seguimos celebrando por graza de Deus todos os 
días, na que Xesús nos da o seu Corpo e o seu Sangue, para que este 
Amor realmente divino sexa sustancia tamén da nosa vida.

Xa non podemos contentarnos con menos que esta promesa de glo-
ria, da que un día gustamos, con menos que a dignidade desta cari-
dade infinita e xa tan humana; non queremos esquecer a confianza 
que puxo en nós o Señor, seguramente ben inmerecida, pero que 
sostén os traballos dunha vida enteira.

Como nos invita o Señor, queremos volver ao amor primeiro, que siga 
sendo luz, ledicia e paz no escondido da nosa liberdade, sen que as 
dificultades ou pecados poidan quitar da nosa memoria quen somos de 
verdade, como percibimos un día encontrando o amor do noso Señor.

Contra este perigo vimos hoxe aquí, queremos reafirmar a nosa 
verdadeira pertenza, a nosa casa; abrimos a alma ao perdón e á 
indulxencia, pedimos a graza da fidelidade á nosa vocación.

E unha súplica de quen se sabe necesitado: sen a túa graza non 
poderemos, sen a túa man afundiremos como Pedro en Xenesaret. 
Pero é tamén unha súplica confiada: eu podo fraquear, pero non vou 
só; Ti puxeches amigos ao meu lado, e Ti fasnos presente a María, 
como Nai túa e nosa, para que non desesperemos nunca de atopar 
comprensión e acougo, para que non deixemos de confiar na súa 
axuda e de esperar na túa graza.

Como sacerdotes somos testemuñas deste Amor que fixo xurdir 
unha historia nova no mundo; puidémola experimentar cada un, na 
propia vocación, e por iso falamos, certos da grandeza deste Amor 
do Señor, que é camiño, verdade e vida para todos.

Como dicía Paulo, fatigámonos loitando coa forza que o Señor nos 
da, para anunciar este Evanxeo: a verdade do rostro de Deus, do seu 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o184

Amor desvelado en Xesucristo; e a verdade do home, da loita e as 
dores do corazón, pero tamén da súa dignidade, da lei do amor que o 
move, dos froitos bos, de xustiza e dereito, aos que está chamado, da 
grandeza incalculable que pode ter o propio pobre sacrificio, cando 
está feito na caridade.

A nosa misión pertence ao máis íntimo da historia da nosa Galicia, 
educada e moldeada polo lume do Evanxeo, que puido construír 
familias e casas, atravesou os séculos e xerou cultura, gardando 
ante os ollos a bondade de Deus, a entrega do Fillo, noso irmán e 
Señor, a gloria e a tenrura da Nai e Raíña de ceos e terra. Así apren-
demos a ser humildes e fortes, xente de palabra, hospitalarios e soli-
darios, nos traballos de cada día e nas penas da existencia; alegres 
nas festas, certos do noso destino bo, desexosos de acompañarnos 
nos sufrimentos e ante a morte.

É moito traballo feito pola graza de Deus, pola intercesión de María e 
dos nosos santos, grandes e pequenos. E foise loitando e vencendo, 
con todos os fallos e limitacións, contra o egoísmo, a mentira, a 
cobiza, a envexa, a violencia, etc.

Pero é tamén moito traballo de sacerdotes: de quenes predicaron o 
Evanxeo na nosa terra, moitos anos, sen cansar de xeración en xera-
ción; e celebraron a misericordia de Deus, o seu Amor e a súa vitoria 
na Eucaristía, o seu Amor e a súa vitoria no Perdón dos pecados e 
en todos os sacramentos. Máis do que calquera pode ver, pensar ou 
calcular, foron semente de fe e de esperanza, compañía para dis-
cernir nos retos e desafíos, un pouco pais e un pouco irmáns, cami-
ñando xuntos en parroquias, aldeas, pobos e cidades.

A misión do sacerdote e a dun colaborador, que se entrega por fe 
e amizade á obra de Outro, de noso Señor, de quen sabe que é o 
Salvador, a luz e a esperanza dos propios seres queridos e do pro-
pio pobo. Faise por amizade, por confianza en quen nos chamou: El 
poderá levar a cabo esta obra, nós sen El, non. E faise por amor á 
propia terra e á propia xente, aprendendo de Deus, que amou tanto 
ao mundo, e que deu a vida polos amigos, e tamén por nós.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 185

O Evanxeo e sen dubida determinante da alma do noso pobo. Foino 
moitos séculos. Resultará decisivo que o siga sendo, para a salvación 
de cada un, para o futuro da nosa terra. O servizo do Evanxeo e a 
obra máis importante, a máis divina —por iso ausente de vangloria 
e chea de amor— e a máis humana; seguirá sendo a máis decisiva 
para a construción de casas e familias, da nosa cultura e sociedade.

É unha tarefa á medida do Señor, que a iniciou e a cumprirá. Nós 
podemos ser felices de pensar que somos chamados como amigos, 
enviados para ser «colaboradores da alegría» da nosa xente.

Encomendemos hoxe logo a nosa fidelidade á Virxe María, que 
viviu o seu servizo con conciencia ben humilde, pero permaneceu 
nel sempre e ata o final por graza de Deus. Que Ela nos consiga un 
corazón coma o seu, feliz de proclamar as grandezas do Señor, que 
chamou á porta do noso corazón e espertou a nosa liberdade, que da 
fecundidade e ledicia, que leva á gloria incluso a quen é un pecador, 
como sucede con nós.

En nós está pedir, para ter a graza de poder dar. E iso podémolo facer; 
podemos axudarnos a facelo, hoxe aquí, pero tamén no camiño da 
vida, mentres cumprimos a nosa tarefa xuntos en medio da Igrexa. 
Pidamos logo, con corazón confiado: Santísima Virxe María, inter-
cede pola nosa fidelidade á vocación, pola dos nosos compañeiros nas 
nosas dioceses, en Galicia e no mundo. E así, polo noso medio, coida 
sempre das nosas xentes, das nosas parroquias, do noso pobo. Amén

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o186

Allí donde nos necesitas abrimos caminos 
de esperanza
Día de la Caridad 2024

Queridos hermanos,

Con gran alegría celebramos una vez más el día de Corpus Christi, tan 
importante en la historia de nuestra diócesis, en el que reconocemos 
públicamente la Presencia real de Dios con nosotros, que nos amó 
hasta entregar a su Hijo por nosotros, su Cuerpo y su Sangre.

En este día queremos adorar solemnemente a Jesucristo presente con 
nosotros en el Pan Consagrado, reconocer y agradecer el Amor con el 
que quiso identificarse con nosotros para salvarnos. En la Santísima 
Eucaristía el Señor se entrega por cada uno y a cada uno de nosotros, 
nos invita a comulgar con Él, sana nuestro corazón y nos enseña a 
participar y vivir en su Amor, y luego a reconocerlo presente también 
en el prójimo, en aquel que nos necesita, en todo el que sufre. 

El lema de Caritas en este año 2024, «Allí donde nos necesitas abri-
mos caminos de esperanza», nos recuerda que, allí donde el Señor 
nos pone, en estos tiempos inciertos que parecen querer confiar 
sólo en la fuerza y en el dominio, estamos llamados a dar testimo-
nio de una esperanza diferente, que habla a cada uno, al humilde y 
al pobre, nacida y sostenida en nosotros por la presencia y el amor 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 187

de Dios, de Jesús Sacramentado. En esta nuestra fiesta resuena la 
invitación a despertar la esperanza, a hacerlo de verdad y con obras, 
con nuestra presencia cariñosa en casa y con los amigos y que no se 
esconde delante de las dificultades, con nuestra cercanía y nuestro 
cuidado fraterno, especialmente de las personas más necesitadas: 
porque perdieron el rumbo o el sentido de su vida, no encuentran 
oportunidades para salir adelante, quedaron sin recursos materia-
les o sin una red de solidaridad, se encuentran solos y sin apoyos, 
débiles por los golpes de una enfermedad o de cualquier otro mal, 
son inmigrantes o refugiados… Como nos recordaba San Juan Pablo 
II: «No se puede recibir el Cuerpo de Cristo y sentirse lejos de los que tienen 
hambre y sed, son explotados o extranjeros, están en prisión, o se encuen­
tran enfermos» (Congreso Eucarístico de Sevilla, 13/06/1993).

Celebrar el día de Corpus Christi es acoger y honrar al Señor Jesús 
que se hace presente en la Eucaristía como alimento de Comunión. 
Todos debemos acercarnos a comulgar con la debida preparación, 
la que se corresponde con la verdad de lo que hacemos, la propia de 
reconocer en el Sacramento a Aquel que unió para siempre jamás, 
con toda la seriedad, el amor a Dios y a los hermanos. No debe-
rían darse en nuestra vida situaciones contradictorias con este 
amor, como se lo recordaba el apóstol San Pablo a los cristianos 
de Corinto, diciéndoles de cambiar las maneras de hacer: «Lo pri­
mero que oigo es que cuando os juntáis en asamblea hay divisiones entre 
vosotros… De este modo cuando os juntáis en común, eso ya no es comer la 
Cena del Señor, pues al poneros a comer, cada uno se agarra a su propia 
comida y unos pasan hambre mientras los otros se emborrachan» (1Cor. 
11, 18-21).

Contemplando con fe al Santísimo Sacramento aprendemos también 
a ver con nuevos ojos a los que están a nuestro alrededor, a no dejar 
que las personas pasen a nuestro lado sin mirarlas a la cara y a des-
cubrir sus necesidades, pero también sus capacidades para abrir 
caminos de esperanza, para ser protagonistas de la propia eman-
cipación asumiendo la libertad que el Señor nos concedió. Apren-
demos luego a no mirar nunca a los demás desde la indiferencia, 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o188

el juicio o la condena, sino con aquella misericordia que tiene con 
nosotros el Señor, que siempre busca salvar e incorporar a todos a 
la gran familia de los hijos de Dios. 

Que las palabras de Jesús en el Evangelio de hoy, «tomad, esto es mi 
cuerpo», que escuchamos con fe y devoción cada vez que el presbítero 
las repite en la Consagración, nos lleven a acoger este inmenso Don 
con gratitud y con fe, como alimento que hace crecer la comunión y 
la paz; para que podamos ayudarnos unos a los otros a sostener la 
esperanza en el camino, y ser principio de justicia y fraternidad en 
la sociedad, en favor del bien común, el de cada uno y el de todos.

¡Feliz fiesta de Corpus Christi!

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 189

Alí onde nos necesitas abrimos camiños de 
esperanza
Día da Caridade 2024

Benqueridos irmáns,

Con gran alegría celebramos unha vez máis o día de Corpus Christi, 
tan importante na historia da nosa Diocese, no que recoñecemos 
publicamente a Presenza real de Deus connosco, que nos amou ata 
entregar ao seu Fillo por nós, o seu Corpo e o seu Sangue.

Neste día queremos adorar solemnemente a Xesucristo presente 
con nos no Pan Consagrado, recoñecer e agradecer o Amor co que 
quixo identificarse con nos para salvarnos. Na Santísima Eucaristía 
o Señor entrégase por cada un e a cada un de nos, invítanos a comul-
gar con El, sanda o noso corazón e ensínanos a participar e vivir no 
seu Amor, e logo a recoñecelo presente tamén no próximo, naquel 
que nos necesita, en todo o que sofre. 

O lema de Caritas neste ano 2024, «Alí onde nos necesitas abrimos 
camiños de esperanza», recórdanos que, alí onde o Señor nos pon, 
nestes tempos incertos que parecen querer confiar só na forza e no 
dominio, estamos chamados a dar testemuño dunha esperanza dife-
rente, que fala a cada un, ao humilde e ao pobre, nacida e sostida 
en nos pola presenza e o amor de Deus, de Xesús Sacramentado. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o190

Nesta nosa festa resoa a invitación a espertar a esperanza, a facelo 
de verdade e con obras, coa nosa presenza agarimosa na casa e cos 
amigos e que non se esconde diante das dificultades, coa nosa cer-
canía e o noso coidado fraterno, especialmente das persoas máis 
necesitadas: porque perderon o rumbo ou o sentido da súa vida, 
non atopan oportunidades para saír adiante, quedaron sen recur-
sos materiais ou sen unha rede de solidariedade, atópanse sos e sen 
apoios, febles polos golpes dunha enfermidade ou de calquera outro 
mal, son inmigrantes ou refuxiados… Como nos lembraba San Xoán 
Paulo II: «Non se pode recibir o Corpo de Cristo e sentirse lonxe dos que 
teñen fame e sede, son explotados ou estranxeiros, están na cadea, ou ató­
panse enfermos» (Congreso Eucarístico de Sevilla, 13/06/1993).

Celebrar o día de Corpus Christi é acoller e honrar ao Señor Xesús 
que se fai presente na Eucaristía como alimento de Comuñón. Todos 
debemos achegarnos a comulgar coa debida preparación, a que se 
corresponde coa verdade do que facemos, a propia de recoñecer no 
Sacramento a Aquel que uniu para sempre, con toda a seriedade, o 
amor a Deus e aos irmáns. Non deberían darse na nosa vida situa-
cións contraditorias con este amor, como llo recordaba o apóstolo 
San Paulo aos cristiáns de Corinto, dicíndolles de cambiar as manei-
ras de facer: «O primeiro que oio é que cando vos xuntades en asemblea 
hai divisións entre vós… Deste xeito cando vos xuntades en común, iso xa 
non é comer a Cea do Señor, pois ao poñervos a comer, cada un agárrase a 
súa propia comida e uns pasan fame mentres os outros se emborrachan» 
(1Cor 11, 18-21).

Contemplando con fe ao Santísimo Sacramento aprendemos tamén a 
ver con novos ollos aos que están ao noso arredor, a non deixar que as 
persoas pasen ao noso lado sen miralas á cara e a descubrir as súas 
necesidades, pero tamén as súas capacidades para abrir camiños de 
esperanza, para ser protagonistas da propia emancipación asumindo 
a liberdade que o Señor nos concedeu. Aprendemos logo a non mirar 
nunca aos demais desde a indiferenza, o xuízo ou a condena, senón 
con aquela misericordia que ten con nos o Señor, que sempre busca 
salvar e incorporar a todos á gran familia dos fillos de Deus. 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 191

Que as palabras de Xesús no Evanxeo de hoxe, «tomade, isto é o meu 
corpo», que escoitamos con fe e devoción cada vez que o presbítero 
as repite na Consagración, nos leven a acoller este seu inmenso Don 
con gratitude e con fe, como alimento que fai medrar a comuñón 
e a paz; para que poidamos axudarnos uns aos outros a soster a 
esperanza no camiño, e ser principio de xustiza e fraternidade na 
sociedade, en favor do ben común, o de cada un e o de todos.

Feliz festa de Corpus Christi!

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o192

Coronación Pontificia de la Santísima 
Virgen María de O Corpiño

¿Quién soy yo para que me visite la Madre de mi Señor?

Estas palabras de Isabel, madre de San Juan Bautista, resuenan hoy 
aquí de manera muy especial. También para nosotros se ha hecho 
realidad de alguna manera la narración evangélica: María se levantó 
y se puso en camino hacia la montaña, vino un día de S. Juan a visitar a 
los suyos en esta montaña, como una madre a sus niños, sin refugio 
y temerosos ante la tempestad.

Y, como entonces a Isabel, su presencia nos habló de Dios, de su Hijo, 
que había cumplido ya la obra de la redención y en quién nos pedía 
confiar: haced la señal de la cruz. Nos recordaba así a Jesús el Señor, 
su muerte y su resurrección, la victoria conseguida en nuestro favor, 
la esperanza y el consuelo que se encuentran en Él.

Es la misma Virgen María que fue a casa de Zacarías, pero ya con 
la vida cumplida, con toda su historia, Madre de Dios convertida en 
Madre nuestra al pie de la cruz. Ella proclama de nuevo, para noso-
tros, la obras grandes del Señor, nos habla de una gracia inmensa, que 
vence todo mal y sostiene en toda tempestad; pero adquirida a caro 
precio, el de la sangre del Hijo querido, el de la entrega y el sacrificio 
también de todo su corazón de madre, atravesado por la espada del 
dolor y de la angustia. No es una gracia barata, no son consuelos y 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 193

palabras fáciles, tras las que esconderse ante la dureza del sufri-
miento o la oscuridad del pecado y de la muerte. Es una gracia 
lograda por un corazón vencedor en la batalla, es fruto de la cruz.

Por eso, como dice Pío XII, la Virgen María, Madre de Dios y madre 
nuestra, reina en todo el mundo con maternal corazón (Ad caeli regi­
nam). Es decir, con su corazón inmaculado, que permaneció lleno de 
gracia siempre, desde los gozos del nacimiento a los misterios dolo-
rosos de la pasión y de la cruz, y en la alegría colmada de la victoria 
de su Hijo, viendo cómo Él, resucitado y glorioso, comparte con sus 
hermanos su amor triunfante sobre el mal y la muerte.

Jesús, a quien ha sido dado todo poder en el cielo y en la tierra, no tiene 
mejor y más elocuente reflejo que el corazón de la Virgen María. 
Ante ella comprendemos mejor al Señor: la victoria de la cruz, del 
Hijo de Dios e hijo del hombre, no es la de un amor poco humano, 
sino totalmente acorde con la verdad de nuestro corazón, salván-
dolo y potenciándolo sin límites y para siempre. Y esto lo realiza 
Él en primer lugar en la Virgen, en aquella que es ante todo y para 
siempre su Madre. Por eso hoy nosotros reconocemos : el maternal 
corazón de Santa María, glorificado por Cristo, reina en el mundo; 
no es reina de cielos y tierra ninguna otra persona humana, ningún 
otro corazón.

Ella, sin embargo, nos repite: haced la señal de la cruz. Desea con toda 
el alma que no confundamos la grandeza del don, la largueza de la 
misericordia, con algo de poco valor. Porque es de caro precio, ha 
costado todo el corazón, la entrega y el sacrificio de toda la vida. La 
Virgen Santísima reina, vencedora, al lado de su Hijo, con corazón 
maternal, reflejo único de la misericordia de Dios, conocedora de 
la debilidad y los sufrimientos del hombre, del peso de las muchas 
cruces de la vida.

Coronando hoy solemnemente esta imagen de la Virgen, nuestro 
pueblo proclama su fe y su agradecimiento. Reconocemos en pri-
mer lugar que éste es el verdadero reinado, éste el verdadero poder, 
que se abaja hasta el pobre y el humilde, el caído por el peso de su 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o194

pecado, y que es capaz de sanar y levantar al desvalido, al necesi-
tado, al derrotado por el mal.

Y damos gracias de corazón, porque la Santísima Virgen María ha 
hecho brillar aquí la victoria del amor divino. ¡Cuántas personas, 
cuántas penas, cuántas esperanzas han encontrado aquí respuesta 
y consuelo! ¡Cuántos se han sentido hijos queridos, se han sabido 
conocidos y amados por el Señor y por su Madre, han podido encon-
trar y vivir la fe! ¡En cuántas casas y familias habrá entrado un soplo 
de paz, de bien, por gracias recibidas por mediación de la Virgen 
María aquí en O Corpiño!

De esto nos habla la coronación hoy de esta imagen: del misterio de 
tantísimos corazones agradecidos, confiados, sabedores del abaja-
miento admirable del Amor de Dios, reconocido en la venida de la 
Virgen a este lugar: ¿Quién soy yo para que me visite la Madre de mi Señor?

El acto que hoy realizamos es fruto de la devoción y del querer de 
todo un pueblo creyente. Tantísimos lo han hecho posible, de muchas 
maneras, colaborando en mil modos hasta hoy mismo; pero sobre 
todo queriendo, deseando honrar a la Madre del Señor, guardando 
vivo el afecto por ella a través de los días y de los años, y queriendo 
dar gracias a Dios por el don tan especial de ofrecernos como madre 
nuestra a la suya propia, para que sea vida, dulzura y esperanza nues­
tra en este valle tantas veces de lágrimas.

Todo en esta corona es fruto del corazón de los fieles. Sabemos 
que, como decía San Pedro, nuestra fe es más preciosa que el oro, que 
se aquilata a fuego. Pues cada grano de oro donado en cada medalla 
o pendiente o joya familiar, es una gota de fe verdadera, aquilatada 
muchas veces también al fuego de la paciencia y el sufrimiento, y 
más valiosa que todas las riquezas materiales.

Como la fe es más preciosa que el oro, así la gracia de Dios y la pre-
sencia de la Virgen es más preciosa que todas las coronas. Que ésta 
sea sólo expresión de agradecimiento y de amor filial, testimonio 
dado pobremente con nuestros medios de la grandeza y de la belleza 
de la Virgen María, exaltada por Dios como reina de cielos y tierra, 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 195

amada infinitamente por Él, que fue acogido por Ella de todo cora-
zón cuando niño, y acompañado por Ella siempre, hasta la cruz y 
en la soledad de aquel único Sábado Santo, hasta que pudo volver a 
visitarla, lleno de vida inmortal, vencedor sobre todas las tempesta-
des y el mal del mundo.

Contemplando la corona que recibe hoy su imagen, no olvidemos 
nunca que todo el esplendor, la belleza y la gloria de la Virgen bro-
tan de su corazón lleno de gracia, y pidámosle siempre que vuelva a 
nosotros su rostro y su mirada materna. Y recordando sus palabras, 
dichas aquí a quienes son o pueden hacerse como niños, no sepa-
remos nunca la vida y la gloria de las armas victoriosas de la cruz.

Santa María, nuestra Señora de O Corpiño, ruega por nosotros.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o196

Coroación Pontificia da Santísima 
Virxe María de O Corpiño

Quen son eu para que me visite a Nai do meu Señor?

Estas palabras de Isabel, nai de San Xoán Bautista, resoan hoxe aquí 
de maneira moi especial. Tamén para nós fíxose realidade dalgunha 
maneira a narración evanxélica: María levantouse e púxose en camiño 
cara á montaña, veu un día de S. Xoán a visitar aos seus nesta mon-
taña, como unha nai aos seus nenos, sen refuxio e temerosos ante 
a tempestade.

E, como entón a Isabel, a súa presenza falounos de Deus, do seu 
Fillo, que cumprira xa a obra da redención e en quen nos pedía con-
fiar: facede o sinal da cruz. Lembrábanos así a Xesús o Señor, a súa 
morte e a súa resurrección, a vitoria conseguida no noso favor, a 
esperanza e o consolo que se atopan Nel.

É a mesma Virxe María que foi a casa de Zacarías, pero xa coa vida 
cumprida, con toda a súa historia, Nai de Deus convertida en Nai 
nosa ao pé da cruz. Ela proclama de novo, para nós, as obras gran-
des do Señor, fálanos dunha graza inmensa, que vence todo mal e 
sostén en toda tempestade; pero adquirida a caro prezo, o do sangue do 
Fillo querido, o da entrega e o sacrificio tamén de todo o seu corazón 
de nai, atravesado pola espada da dor e da angustia. Non é unha 
graza barata, non son consolos e palabras fáciles, tras as que escon-



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 197

derse ante a dureza do sufrimento ou a escuridade do pecado e da 
morte. É unha graza lograda por un corazón vencedor na batalla, é 
froito da cruz.

Por iso, como di Pío XII, a Virxe María, Nai de Deus e nai nosa, reina 
en todo o mundo con maternal corazón (Ad caeli reginam). É dicir, co 
seu corazón inmaculado, que permaneceu cheo de graza sempre, 
desde os gozos do nacemento aos misterios dolorosos da paixón e 
da cruz, e na alegría colmada da vitoria do seu Fillo, vendo como 
El, resucitado e glorioso, comparte cos seus irmáns o seu amor 
triunfante sobre o mal e a morte.

Xesús, a quen foi dado todo o poder no ceo e na terra, non ten mellor e 
máis elocuente reflexo que o corazón da Virxe María. Ante ela com-
prendemos mellor ao Señor: a vitoria da cruz, do Fillo de Deus e 
fillo do home, non é a dun amor pouco humano, senón totalmente 
acorde coa verdade do noso corazón, salvándoo e potenciándoo sen 
límites e para sempre. E isto realízao El en primeiro lugar na Virxe, 
naquela que é ante todo e para sempre a súa Nai. Por iso hoxe nós 
recoñecemos: o maternal corazón de Santa María, glorificado por 
Cristo, reina no mundo; non é raíña de ceos e terra ningunha outra 
persoa humana, ningún outro corazón.

Ela, con todo, repítenos: facede o sinal da cruz. Desexa con toda a alma 
que non confundamos a grandeza do don, a largueza da misericor-
dia, con algo de pouco valor. Porque é de caro prezo, custou todo o 
corazón, a entrega e o sacrificio de toda a vida. A Virxe Santísima 
reina, vencedora, á beira do seu Fillo, con corazón maternal, reflexo 
único da misericordia de Deus, coñecedora da debilidade e os sufri-
mentos do home, do peso das moitas cruces da vida. 

Coroando hoxe solemnemente esta imaxe da Virxe, o noso pobo pro-
clama a súa fe e o seu agradecemento. Recoñecemos en primeiro 
lugar que este é o verdadeiro reinado, este o verdadeiro poder, que 
se abaixa ata o pobre e o humilde, o caído polo peso do seu pecado, 
e que é capaz de sandar e levantar ao desvalido, ao necesitado, ao 
derrotado polo mal.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o198

E damos grazas de corazón, porque a Santísima Virxe María fixo 
brillar aquí a vitoria do amor divino. Cantas persoas, cantas penas, 
cantas esperanzas atoparon aquí resposta e consolo! Cantos se sen-
tiron fillos queridos, soubéronse coñecidos e amados polo Señor e 
pola súa Nai, puideron atopar e vivir a fe! En cantas casas e familias 
entraría un sopro de paz, de ben, por grazas recibidas por mediación 
da Virxe María aquí en O Corpiño! 

Disto fálanos a coroación hoxe desta imaxe: do misterio de tantí-
simos corazóns agradecidos, confiados, sabedores do abaixamento 
admirable do Amor de Deus, recoñecido na vinda da Virxe a este 
lugar: Quen son eu para que me visite a Nai do meu Señor?

O acto que hoxe realizamos é froito da devoción e do querer de todo 
un pobo crente. Tantísimos fixérono posible, de moitas maneiras, 
colaborando en mil modos ata hoxe mesmo; pero sobre todo que-
rendo, desexando honrar á Nai do Señor, gardando vivo o afecto por 
ela a través dos días e dos anos, e querendo dar grazas a Deus polo 
don tan especial de ofrecernos como nai nosa á súa propia, para que 
sexa vida, dozura e esperanza nosa neste val tantas veces de bágoas.

Todo nesta coroa é froito do corazón dos fieis. Sabemos que, como 
dicía San Pedro, a nosa fe é máis preciosa que o ouro, que se aquilata a 
lume. Pois cada gran de ouro doado en cada medalla ou pendente ou 
xoia familiar, é unha pinga de fe verdadeira, aquilatada moitas veces 
tamén ao lume da paciencia e o sufrimento, e máis valiosa que todas 
as riquezas materiais. 

Como a fe é máis preciosa que o ouro, así a graza de Deus e a pre-
senza da Virxe é máis preciosa que todas as coroas. Que esta sexa só 
expresión de agradecemento e de amor filial, testemuño dado pobre-
mente cos nosos medios da grandeza e da beleza da Virxe María, 
exaltada por Deus como raíña de ceos e terra, amada infinitamente 
por El, que foi acollido por Ela de todo corazón cando neno, e 
acompañado por Ela sempre, ata a cruz e na soidade daquel único 
Sábado Santo, ata que puido volver visitala, cheo de vida inmortal, 
vencedor sobre todas as tempestades e o mal do mundo. 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 199

Contemplando a coroa que recibe hoxe a súa imaxe, non esqueza-
mos nunca que todo o esplendor, a beleza e a gloria da Virxe brotan 
do seu corazón cheo de graza, e pidámoslle sempre que volva a nós 
o seu rostro e a súa mirada materna. E lembrando as súas palabras, 
ditas aquí a quen son ou poden facerse como nenos, non separemos 
nunca a vida e a gloria das armas vitoriosas da cruz.

Santa María, nosa Señora de O Corpiño, roga por nós.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o200

60 años de Caritas Diocesana de Lugo

Cuando Dios todopoderoso resucitó de entre los muertos a Jesu-
cristo nuestro Señor, comprendimos que es cierto, el Amor no pasa 
nunca. Es paciente, es benigno, goza con la verdad, todo lo cree, todo 
lo espera, todo lo soporta, como el Señor con cada uno de nosotros. Y 
no cesará, permanecerá para siempre, también en esta tierra.

Jesucristo ha resucitado y ha vencido y su palabra se cumplirá: 
amaos unos a otros, como yo os he amado, participad de mi corazón 
abierto y de mi Espíritu de caridad.

El Amor es y será siempre realidad en nuestra historia, no será vencido 
por el pecado —el egoísmo, el miedo, la mentira, el abuso, la indife-
rencia—, por los límites y las imperfecciones nuestras en este mundo.

La presencia amiga de Cristo por medio de su Cuerpo, de su Iglesia, 
cercana a nuestras circunstancias de muchas maneras, nos dice que 
ya no somos extranjeros ni huéspedes, sino miembros de la familia 
de Dios, no siervos sino hijos queridos que el Padre abraza. Y siendo 
acogidos verdaderamente, con nuestros rostros e historia, llegamos 
a descubrir que ya está presente en nuestro mundo Aquel que nos 
ama y se entregó por nosotros, el que dio su vida por los amigos y 
por nosotros, también cuando aún no lo éramos.

Reconocemos entonces con fe que Dios es amor y Jesús su Hijo, y 
que también nosotros somos amados. Y buscamos ayudarnos para 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 201

no volver a mirar al mundo y la vida sin Dios ni esperanza, a la luz de 
la muerte, de la lucha interesada y del desprecio del otro, del pobre y 
necesitado, del que molesta, del que estorba nuestros planes, niño, 
adulto o mayor.

Queremos vivir como quienes somos, cristianos, hijos de Dios. Y 
mirar el mundo según las palabras de nuestro Señor, que es la Ver-
dad, que puede iluminarnos en las dificultades y ayudarnos a res-
ponder a los retos de nuestra historia.

Unidos queremos hacer las obras del amor. En nuestras casas y en 
nuestro trabajo; pero también juntos como Iglesia en Lugo. Quere-
mos ser Caritas en Lugo, quisiéramos serlo siempre. La organización 
diocesana nos dice quiénes somos y nos invita a serlo, en nuestras 
parroquias, en nuestra vida, en nuestra sociedad: a ser Caridad.

Por amor al prójimo, por el amor que no queremos perder ni negar 
—porque sería arruinar nuestro propio corazón y nuestra esperanza, 
y dejar sin luz nuestra mirada—, haremos de esta nuestra «amistad» 
eclesial un instrumento elaborado y trabajado, para acercarnos a 
cada uno, a cada rostro y a cada historia. No ofreceremos menos 
que la amistad, que la verdad del corazón, que nuestra fe. No podre-
mos conformarnos con el abandono o la soledad, cerrar los ojos a las 
necesidades de cuerpo y alma, dar por buena la injusticia, la insoli-
daridad, el descarte de las personas.

Celebramos 60 años de Caritas como organización diocesana; es 
decir, de la conciencia y la voluntad activa y efectiva de ser nosotros 
mismos presencia del Amor de Dios en nuestro mundo. 60 años 
de deseo de que venga el Reino de Dios, de que el mundo encuen-
tre el Camino de la verdad y de la vida, de que el Amor —que es la 
voluntad de Dios— sea el fundamento de la paz y la alegría de los 
corazones.

Pedimos confiadamente al Señor que también nosotros, nuestras 
generaciones, podamos continuar unidos en esta misma historia 
buena de caridad muchos años más, en todo caso durante nuestra 
vida.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o202

Ponemos ante Él nuestros deseos, las personas que amamos, los ros-
tros de todos los que nos acompañan y acompañamos en el camino. 
Ante todo, recordamos a quienes sufren de muchas maneras, a los 
enfermos, a los que están solos, a los que ya afrontan las últimas 
etapas de la existencia, en las que urge la luz de la caridad del Señor.

Le encomendamos a todos los que participaron en estos 60 años 
de Cáritas, especialmente a los que ya no están entre nosotros. Son 
muchos y a ellos debemos mucho, con frecuencia lo más importante, 
haber reconocido el amor del Señor.

Y damos gracias a Dios por todo. Por esta historia magnífica, por 
su Iglesia en Lugo —con sus comunidades y parroquias, con tanta 
fe y amistad vividas—; y especialmente hoy por la organización de 
Caritas, por el bien que significa, por las personas concretas que la 
siguen haciendo posible.

Dios es Amor, como el Señor nos testimonió dando su vida. Nuestros 
amigos, la cercanía cariñosa de la Iglesia en nuestras comunidades 
y parroquias, Caritas misma nos lo enseñan y recuerdan cada día, 
confortando nuestro corazón.

Que el Señor nos dé ser verdaderos protagonistas en la misión que 
nos encomienda a cada uno, la paz y la alegría de ser testigos de su 
Amor, con las palabras y con la entrega de la vida.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 203

60 anos de Caritas Diocesana de Lugo

Cando Deus todopoderoso resucitou de entre os mortos a Xesucristo 
o noso Señor, comprendemos que é certo, o Amor non pasa nunca. É 
paciente, é benigno, goza coa verdade, todo o cre, todo o espera, todo 
o soporta, como o Señor con cada un de nós. E non cesará, perma-
necerá para sempre, tamén nesta terra.

Xesucristo resucitou e venceu e a súa palabra cumprirase: amáde-
vos uns a outros, como eu vos amei, participade do meu corazón 
aberto e do meu Espírito de caridade.

O Amor é e será sempre realidade na nosa historia, non será vencido 
polo pecado —o egoísmo, o medo, a mentira, o abuso, a indiferenza—, 
polos límites e as imperfeccións nosas neste mundo.

A presenza amiga de Cristo por medio do seu Corpo, da súa Igrexa, 
próxima ás nosas circunstancias de moitas maneiras, dinos que xa 
non somos estranxeiros nin hóspedes, senón membros da familia 
de Deus, non servos senón fillos queridos que o Pai abraza. E sendo 
acollidos verdadeiramente, cos nosos rostros e historia, chegamos a 
descubrir que xa está presente no noso mundo Aquel que nos ama 
e se entregou por nós, o que deu a súa vida polos amigos e por nós, 
tamén cando aínda non o eramos.

Recoñecemos entón con fe que Deus é amor e Xesús o seu Fillo, e 
que tamén nós somos amados. E buscamos axudarnos para non vol-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o204

ver mirar ao mundo e a vida sen Deus nin esperanza, á luz da morte, 
da loita interesada e do desprezo do outro, do pobre e necesitado, do 
que molesta, do que estorba os nosos plans, neno, adulto ou maior.

Queremos vivir como quen somos, cristiáns, fillos de Deus. E mirar 
o mundo segundo as palabras do noso Señor, que é a Verdade, que 
pode iluminarnos nas dificultades e axudarnos a responder os retos 
da nosa historia.

Unidos queremos facer as obras do amor. Nas nosas casas e no 
noso traballo; pero tamén xuntos como Igrexa en Lugo. Queremos 
ser Caritas en Lugo, quixeramos selo sempre. A organización dioce-
sana dinos quen somos e convídanos a selo, nas nosas parroquias, 
na nosa vida, na nosa sociedade: a ser Caridade.

Por amor ao próximo, polo amor que non queremos perder nin negar 
—porque sería arruinar o noso propio corazón e a nosa esperanza, e 
deixar sen luz a nosa mirada—, faremos desta nosa «amizade» ecle-
sial un instrumento elaborado e traballado, para achegarnos a cada 
un, a cada rostro e a cada historia. Non ofreceremos menos que a 
amizade, que a verdade do corazón, que a nosa fe. Non poderemos 
conformarnos co abandono ou a soidade, pechar os ollos ás necesi-
dades de corpo e alma, dar por boa a inxustiza, a insolidariedade, o 
descarte das persoas.

Celebramos 60 anos de Caritas como organización diocesana; é 
dicir, da conciencia e a vontade activa e efectiva de ser nós mesmos 
presenza do Amor de Deus no noso mundo. 60 anos de desexo de 
que veña o Reino de Deus, de que o mundo atope o Camiño da ver-
dade e da vida, de que o Amor —que é a vontade de Deus— sexa o 
fundamento da paz e a alegría dos corazóns.

Pedimos confiadamente ao Señor que tamén nós, as nosas xera-
cións, podamos continuar unidos nesta mesma historia boa de cari-
dade moitos anos máis, en todo caso durante a nosa vida.

Poñemos ante El os nosos desexos, as persoas que amamos, os ros-
tros de todos os que nos acompañan e acompañamos no camiño. 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 205

Ante todo, lembramos a quen sofre de moitas maneiras, aos enfer-
mos, aos que están sos, aos que xa afrontan as últimas etapas da 
existencia, nas que urxe a luz da caridade do Señor.

Encomendámoslle a todos os que participaron nestes 60 anos de 
Cáritas, especialmente aos que xa non están entre nós. Son moitos e 
a eles debemos moito, con frecuencia o máis importante, recoñecer 
o amor do Señor.

E damos grazas a deus por todo. Por esta historia magnífica, pola 
súa Igrexa en Lugo —coas súas comunidades e parroquias, con tanta 
fe e amizade vividas—; e especialmente hoxe pola organización de 
Caritas, polo ben que significa, polas persoas concretas que a seguen 
facendo posible.

Deus é Amor, como o Señor nos testemuñou dando a súa vida. Os 
nosos amigos, a proximidade cariñosa da Igrexa nas nosas comuni-
dades e parroquias, Caritas mesma ensínannolo e lembran cada día, 
confortando o noso corazón.

Que o Señor nos dea ser verdadeiros protagonistas na misión que 
nos encomenda a cada un, a paz e a alegría de ser testemuñas do 
seu Amor, coas palabras e coa entrega da vida.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o206

El retablo de San Pedro de Cadoalla

La restauración de este retablo de San Pedro de Cadoalla es un signo 
de esperanza grande. Atrás quedó el tiempo de la destrucción y tam-
bién el del abandono. Vemos cumplirse deseos y expectativas.

La colaboración de los fieles, la iniciativa de la comunidad parro-
quial, la preocupación y el cuidado pastoral del sacerdote, con el 
apoyo de las instituciones, nos permiten contemplar hoy de nuevo el 
renacer de la vida, expresada en una obra cultural rica de humani-
dad y de belleza.

Pero nunca dejó de celebrarse en este santuario la fe en Dios, nunca 
dejó de habitar en él la esperanza, sostenida por la visión del Amor 
manifiesto en el Ecce homo, en Jesucristo.

Que también en los años venideros Dios haga de este santuario lugar 
de su presencia, de sus dones abundantes, de su misericordia; de 
modo que la fe y la caridad verdaderas iluminen y guíen los cora-
zones de los habitantes de la parroquia, y los de todas las gentes que 
aquí se acerquen buscando consuelo y gracias divinas.

¡Cristo, Ecce homo, que has conocido los dolores y la oscuridad de 
todos y de toda nuestra historia, hasta alcanzar la luz de la resurrec-
ción gloriosa, a Tí acudimos necesitados, a Ti presentamos nuestras 
penas, en Ti confiamos!

No quedaremos defraudados.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 207

Homilía de reparación de ofensas por la 
apertura de los Juegos Olímpicos 

Queridos hermanos,

Hemos oído hace un instante: «abrid los corazones y escuchad mis 
palabras». Y Jesús dijo un día: «si permanecéis en mi palabra, seréis 
de verdad discípulos míos; conoceréis la verdad, y la verdad os hará 
libres» (Jn 8, 31-32).

En efecto, nuestra libertad consiste en el poder que Dios nos dio de 
disponer de nosotros mismos y de nuestra vida. Lo hacemos real-
mente en la medida en que conocemos la verdad de las cosas, de 
nosotros mismos y de Dios; porque entonces, si queremos, podemos 
adherirnos a la verdad reconocida y dar en consecuencia la forma 
adecuada a nuestra existencia.

En esto todos los hombres somos hermanos: en la común digni-
dad de la propia conciencia, que busca la verdad y desea dar forma 
buena a la propia vida en libertad. Reconocer y defender este bien 
del prójimo, de cada uno, es el principio de la fraternidad, del diá-
logo, de la convivencia en paz.

No queremos perder este bien grande, indispensable, correspon-
diente a nuestra dignidad como personas, en el que se expresa nues-
tro respeto real por el prójimo y por todos. Más aún, creemos que 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o208

es imprescindible para la sociedad entera reconocerlo, no dañarlo 
ni impedirlo; pues es un bien frágil, como la libertad, como nuestra 
propia humanidad, que siempre necesita ser cuidada.

Este respeto profundo por la búsqueda más humana de la verdad, 
por la libertad de la conciencia, está en los fundamentos de nuestra 
civilización y habría de ser promovido especialmente en momentos 
de encuentro universales, como la celebración de los Juegos Olím-
picos. De ahí el inevitable rechazo de quienes vemos banalizadas 
ante el mundo entero las realidades para nosotros más preciosas y 
decisivas, y distorsionado su sentido. 

Pues, en efecto, nosotros creemos en el Señor Jesús, que en Él se nos 
da la verdad y la gracia. Y profesamos esta fe del modo más pleno 
precisamente en la celebración de la Eucaristía, en el memorial de 
la Última Cena, parodiada en la ceremonia de inauguración de los 
Juegos del modo más público y expreso.

Amamos al Señor, porque Él nos amó primero, y celebramos diaria-
mente el sacramento de este amor, el misterio de la comunión con su 
Cuerpo y Sangre. Compartimos la caridad de su Corazón, en la que 
se entregó por nosotros, nos alcanzó el perdón y la reconciliación, y 
la vida plena, victoriosa de la muerte. Y aprendemos así a amar como 
Él nos ha amado y como ha pedido que hagamos.

A Jesús, realmente presente en la Eucaristía, dirigimos el afecto del 
corazón y una gratitud profunda. Por eso hoy nos importa recor-
dar nosotros mismos y decir ante todos que en Él tenemos la certi-
dumbre a la hora de dar forma a la vida y de afrontar la muerte, la 
esperanza del bien definitivo para nosotros mismos, nuestros seres 
queridos y para todos.

Que nosotros, como personas libres, demos ahora este testimonio, 
sin subterfugios ni segundas intenciones, es un bien; que todos 
podamos siempre hacerlo, es un bien. Que crezcan las posibilida-
des de encuentro y de diálogo, con todas las riquezas y la diversidad 
de la humanidad de cada uno, es el camino de un futuro bueno para 
nuestra sociedad.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 209

Por eso puede ser oportuno dar testimonio hoy de nuestra fe; lo que 
hacemos concretamente renovando juntos el gesto de nuestro reco-
nocimiento y amor al Señor, y la petición al Padre de perdón por 
nuestras ofensas a su Hijo y a su Amor.

Queremos que resuene de nuevo, para nosotros mismos y para nues-
tros contemporáneos, la verdad de la Persona y de la obra del Señor 
Jesús, expresada en la Última Cena. Así, será posible conocerlo tam-
bién en nuestro mundo de hoy; adherirse o no a Él en libertad, desde 
el propio corazón, con responsabilidad personal.

Porque, en cualquier caso, encontrarse con la realidad —en particu-
lar la del Evangelio— será siempre camino de libertad para todos. 
Mientras que no lo sería para nadie, en cambio, quedarse en un 
relato elaborado, no poder encontrarse más que con una interpre-
tación producida desde ideologías diversas. Y tanto menor será la 
libertad, cuanto mayores los medios y el poder para imponer tales 
relatos como único modo —en la práctica— de acceder a la realidad, 
en este caso al Evangelio.

Así pues, también desde este punto de vista dar el propio testimonio 
de amor al Señor, de la verdad del Evangelio, tal como es y nos ha 
sido transmitido, es un servicio bueno. Ya que, de este modo, lo que 
ha sucedido y nos ha disgustado a muchos en la inauguración de los 
Juegos Olímpicos de París puede llegar a ser ocasión de diálogo real, 
de encuentro entre personas y culturas.

Para nosotros, en particular, es ocasión de acercarnos de nuevo al 
Señor, en medio de los desafíos y cuestionamientos, de los relatos y 
las imágenes que nos interpelan tan directamente.

Es ocasión de pedir ante el Santísimo Sacramento por nuestra fe, por 
su firmeza; para que sepamos dar forma a la vida, según la verdad 
que reconocemos ante Jesús Sacramentado; para que encontremos 
los modos y las palabras de vivir y decir la verdad del amor de Dios 
y del amor humano también hoy, en nuestras casas y familias, en 
nuestra sociedad, ante quien lo necesite.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o210

Y es también ocasión para dar gracias de nuevo, para alabar y ben-
decir al Señor, que nos conduce como Maestro, Pastor y Amigo. Él 
nos ayuda a atravesar y a comprender las circunstancias de nuestra 
vida personal y social, hace desaparecer los miedos a la luz de su 
amor y de su verdad, nos dona una compañía buena para nuestro 
caminar, e incluso la gracia de saber abrirnos al encuentro y enta-
blar el diálogo con los hombres de nuestro tiempo.

Él es nuestro consuelo, cotidiano y perenne; que nos otorgue la 
gracia de ser también nosotros presencia cercana y buena, consuelo 
para quien lo necesite; y siempre testigos de su amor y de su paz en 
nuestra tierra y en nuestro mundo.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 211

SECRETARÍA GENERAL

Nombramientos

16/06/24	 Nelson Enrique Suárez Guillén
	� Administrador Parroquial de San Martiño de Quiroga, 

San Clodio de Ribas de Sil, Santiago de Augas Mestas, 
Santa María de Bendilló, Santa María de Cereixido, Santa 
Isabel de A Enciñeira, San Lourenzo de Nocedo, Nosa Sra. 
das Neves de Nogueira, San Marcos de Paradaseca, San 
Martiño de Peites, San Cristovo de Piñeira, Santa Lucía 
de Rairos, Santa María de Sequeiros, Santiago de Sou-
tordei, Santa María de Torbeo, Santo Antonio Vilanuíde y 
San Lourenzo de Vilarmel

25/06/24	 Santiago Lillo Ortiz
	 Adscrito a Santa Eulalia de Losón

07/07/24	 Ruben Ponce Díaz
	 Vicecanciller Diocesano

07/07/24	 Ruben Ponce Díaz
	� Administrador parroquial de San Vicente de Rábade, San 

Xoán de Outeiro de Rei, San Martiño de Caboi, Santiago 
de Francos, Santiago de Gaioso, Santo Tomé de Gaioso y 
Santa Mariña de Rábade

30/07/24	 José Antonio Adrio Carballude
	 Adscrito a Santa María da Regoa (con limitaciones)

30/07/24	 Javier Dorante Leal
	 Vicario Parroquial de San Antonio de Padua de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o212

04/08/24	 Jesús José Vigo Martínez
	� Administrador parroquial de San Pedro de Vilalbite, San 

Vicenzo de As Negradas y San Pedro de Anafreita

04/08/24	 Manuel José Castro Gay
	� Administrador parroquial de San Estevo de Camoira, 

San Martiño de Ombreiro y San Salvador de Outeiro

Ordenaciones

22/06/24	 Presbiterado
	 Santiago Lillo Ortiz
	 S. I. Catedral B. de Santa María

Defunciones

21/06/24	 D. Pegerto Fernández Varela
	 Jubilado

05/07/24	 D. José López Fernández
	 Vicario de Segunda retirado (Castrense)

31/07/24	 D. Pegerto Vázquez López
	 Sacerdote de Hombreiro

12/08/24	 D. José Vázquez Vázquez
	 Jubilado



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 213

NECROLÓXICAS

Rvdo. D. Pegerto Fernández Varela

El Rvdo. D. Pegerto Fernández Varela nació en la Parroquia de San 
Miguel de Buciños (Carballedo) el día 21 de enero de 1929. Después 
de realizar los Estudios Eclesiásticos en el Seminario Diocesano de 
Lugo, recibió el Orden Sacerdotal de manos el Dr. D. Rafael Balanzá y 
Navarro el día 17 de mayo de 1953. En este mismo año es nombrado 
ecónomo de Santiago de Córneas (Baleira).

Desde el año 1959 es trasladado y nombrado ecónomo de Santa 
María de Nogueira (Chantada). Allí comenzó su actividad pastoral el 
día 12 enero de 1960 y ejerció casi toda su vida sacerdotal en esta 
parroquia. El 25 de marzo de este mismo año hizo el inventario del 
patrimonio parroquial y veló por su conservación.

Querido y apreciado por los fieles, se dedicó con fervor y magna-
nimidad a la cura pastoral, procurando que nunca les faltaran los 
ejercicios espirituales y las novenas, así como las preparaciones 
cuaresmales y de precepto y fomentando el cuidado del patrimonio 
eclesiástico con gran constancia y colaboración de los fieles. En el 
verano de 1965 colaboró como capellán de emigrantes en Suiza.

En Santa María de Nogueira construyó, con la ayuda de los feligre-
ses, una nueva casa rectoral, y con la ayuda de la Diócesis, en el año 
1971, colabora en la edificación del colegio de enseñanza primaria; 
fundó el centro social y teleclub y promovió numerosas iniciativas 
en las otras parroquias que también regentó, entre ellas, en San 
Vicente de Vilaúxe, unida a la de El Salvador de Vilaúxe y San Pedro 
de Herbedeiro, unida de San Esteban de Chouzán, de las que fue 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o214

nombrado administrador parroquial en el año 1988. Ejerció también 
de capellán de la Residencia de Ancianos en Chantada y desde 2016, 
por razones de salud, dejó el cuidado pastoral de las parroquias para 
vivir y colaborar pastoralmente en la citada residencia, donde era 
muy apreciado. Fallecía en la madrugada del día 21 de junio.

Su finura espiritual y estricta elegancia sacerdotal le hicieron mere-
cedor de la amistad de los compañeros sacerdotes y de la veneración 
de los fieles.

El funeral por su eterno descanso se celebrará en la Iglesia de Santa 
Mariña Chantada, mañana sábado, 22 de junio a las 19,30.

El Obispo de la Diócesis, Mons. Alfonso Carrasco Rauco presidirá la cele­
bración de las exequias.

Descanse en paz.

Rvdo. D. José López Fernández

El Rvdo. D. José López Fernández nació en la Parroquia de San Este-
ban de Cartelas, en el municipio de Carballedo, el día 29 de febrero 
de 1932. Después de realizar los Estudios Eclesiásticos en el Semi-
nario Diocesano de Lugo, fue ordenado sacerdote el día 28 de junio 
de 1959 por el Dr. D. Antonio Ona de Echave, siendo este Obispo 
Auxiliar de la Diócesis de Lugo.

En ese mismo año es nombrado ecónomo de Santa María de Villa-
mane, en el municipio de Becerreá.

En agosto de 1961 es nombrado también  ecónomo de San Pedro de 
Río y encargado de San Julián de Freijo (A Fonsagrada).

En el año 1965 ingresa en el Cuerpo de Capellanes de la Armada 
Española como capellán castrense, donde desarrolla su trabajo pas-
toral hasta el momento de su jubilación .

Fallece el día 5 de agosto del año 2024. Descanse en paz.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 215

Rvdo. D. Pegerto Vázquez López

El Rvdo. D. Pegerto Vázquez López nació en la parroquia de El Salvador 
de Río (Ourense) el día 26 de mayo de 1940.

Después de realizar los estudios eclesiásticos en el Seminario de 
Lugo fue ordenado sacerdote por el Dr. D. Antonio Ona de Echave 
en el año 1964. En este mismo año es nombrado ecónomo de San 
Miguel de Senande y dos años después de San Juan de Becerreá. En 
estas fechas también es nombrado arcipreste de Ferreiros de Valboa 
en los concellos de Becerreá, As Nogais y Piedrafita.

Con posterioridad, realiza los estudios de Filosofía y Letras en la 
Universidad Pontificia de Comillas y ejerce, ya en Lugo, como profe-
sor de Filosofía y Latín en el Colegio de las MM Josefinas.

Comparte los trabajos de la enseñanza con la tarea pastoral en las 
parroquias de San Martín de Hombreiro, San Esteban de Camoira y 
San Juan de Parada.

En el año 2005 se le encomiendan también las parroquias de El Sal-
vador de Outeiro y San Pedro de Villalvite. 

Era un sacerdote muy conocido, querido y respetado en la ciudad 
no solamente porque presidía la santa misa de las 12.00 en la S. I. 
Catedral, desde hace unos años, sino también por su valía personal 
y por la cercanía geográfica de sus parroquias a la ciudad donde él 
ejercía como profesor. 

El pasado jueves, 1 de agosto, tuvo lugar la inhumación de sus restos 
mortales en su parroquia natal de la provincia de Ourense. 

Nota: El lunes 5 de agosto, el Sr. Obispo de la Diócesis, Alfonso Carrasco 
Rouco, presidió la Santa Misa de funeral en la Santa Iglesia Catedral a las 
12.00 horas. 

Descanse en paz. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o216

Rvdo. D. José Vázquez Vázquez

El Rvdo. D. José Vázquez Vázquez nació en la Parroquia de Santa 
María de Castelo (Taboada) el día 20 de agosto de 1931. En el año 
1943 ingresa, con 64 compañeros, en el Seminario Diocesano de 
Lugo para realizar los Estudios Eclesiásticos. Finalizados los estu-
dios, es ordenado sacerdote por el Dr. D. Rafael Balanzá y Navarro el 
día 24 de julio de 1955. 

El día 19 de octubre del año 1956 es nombrado Ecónomo de Santa 
María de Balboa y San Pedro de Guillén (anejo de Ferreiros). En 
su libro autobiográfico «Genealogía e memorias de un cura rural» (La 
Voz de la Verdad, Lugo, 2008) describe con todo detalle sus pri-
meras experiencias pastorales y el primer nombramiento: «Pasado 
un ano e pico esperando o nombramiento, cumplíase a miña esperanza. 
Acompañado do, entonces, Cura de San Julián e Castelo, D. Ramón Serra­
pio Gil, despois de pernoctar en Lugo, as oito da mañá, collemos o coche 
da empresa La Directa, en dirección a Becerreá, para logo alquilar un 
coche que nos acercara a Ferreiros de Balboa». Recuerda, de su pri-
mera parroquia, la buena acogida por parte de los compañeros y 
feligreses así como el ejercicio del magisterio y la compañía de su 
madre. En 1959 es nombrado Ecónomo de Santiago de Doncos, 
experiencia que recuerda también con cariño al tiempo que se 
dedicaba al estudio y al deporte, a los cursillos de cristiandad, a la 
concentración parcelaria, a las traídas de agua y al estreno de su 
primer coche en el año 1964. Destaca en este tiempo, una misión 
realizada en toda la comarca, patrocinada por el Cardenal Arriba 
y Castro y predicada por los sacerdotes seculares el Padre Prado y 
Argimiro Hidalgo. 

En el año 1968 comienza una nueva etapa en San Vicente de Pom-
beiro y San Esteban de Atán (Ferreira de Pantón). Allí le recibe D. 
Nicanor Rielo, compañero del Seminario y capellán del Poblado 
de Fenosa. A este respecto afirma: «A verdá é que en Pombeiro vivín 
feliz, durante vinteún anos, a plenitude do meu sacerdocio». Las activi-
dades pastorales fueron muchas: clases de religión en el Colegio 
de Ferreira de Pantón, la Escolanía, el cultivo de flores y frutos del 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 217

huerto en invernaderos con la ayuda de los vecinos, de tal manera 
que la prensa de entonces se hizo eco de la noticia: «San Vicente de 
Pombeiro, primera parroquia en cultivos de huerta en invernadero». 

En 1989 es nombrado Párroco de El Salvador de Villasante (Escai-
rón, municipio de O Saviñao), San Martín de Acoba y de Santa Eula-
lia de Licín. En 1995 fue nombrado también Arcipreste de Saviñao 
cargo que ejerció hasta el año 2005. En 1996 se le encargan tam-
bién la parroquia de San Lourenzo de Fión. El día 14 de enero de 
1990 iniciaba su labor pastoral en O Saviñao. Tenía 58 años. Era 
presentado por el Obispo Fr. José Gómez. Desde el punto de vista 
testimonial debe destacarse el hecho de la vida en común de cuatro 
sacerdotes en la rectoral de Escairón: D. Ramón Novoa, D. Manuel 
Pérez, D. Valentín Pardo y D. José. Para ello se reformó la vivienda y 
se construyó un salón parroquial. Fue una experiencia cargada de 
numerosos bienes pastorales. Era casa de acogida para otros sacer-
dotes, de encuentros de fraternidad sacerdotal, y fuente de felicidad 
para los fieles y los sacerdotes. Ante el temor de la dificultad para la 
convivencia de los cuatro sacerdotes en la casa rectoral, el lema del 
grupo, fue acuñado de una expresión de D. Ramón Novo que siem-
pre que les visitaba el Obispo le saludaba con la siguiente expresión: 
«Esto funciona, Sr. Obispo». 

Hay que destacar además las numerosas actividades realizadas en 
la parroquia por iniciativa de D. José: el coro parroquial y las Cári-
tas Parroquiales, las catequesis, los coloquios Fe-cultura, los movi-
mientos apostólicos (Cursillos de Cristiandad, Talleres de Oración 
y Vida y Vida Ascendente), la preparación para los sacramentos, las 
novenas, etc. 

Desde el punto de vista de su vocación de constructor también queda 
para la historia el gran esfuerzo realizado para la construcción del 
retablo pétreo, con finalidad catequética, finalizado en diciembre de 
1999 e inaugurado y bendecido por el Obispo Fr. José Gómez.

En palabras de D. Jaime Delgado, D. José fue un sacerdote de gran 
formación humanística. Como escritor e historiador, además de la 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o218

obra citada, publicó un libro de homilías y tuvo el mérito de recoger 
nombres de aperos de labranza, topónimos menores y objetos diver-
sos, fraseologías metafóricas y su propia normativa lingüística en 
relación con la comarca. 

Que el Señor le premie tanto trabajo y tanto buen hacer pastoral. Que 
descanse en paz. 

Nota: El funeral por su eterno descanso, presidido por el Obispo Dr. D. 
Alfonso Carrasco, tiene lugar el día 13 de agosto, martes, en la Parroquia 
de El Buen Pastor de la ciudad de Lugo. 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 219

• �Nota y rueda de prensa final de la 267ª reunión de la 
Comisión Permanente

Conferencia Episcopal Española



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o220



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 221

Nota y rueda de prensa final de la 
267ª reunión de la Comisión Permanente

La Comisión Permanente ha celebrado su 267.ª reunión los días 2 y 
3 de julio en la sede de la Conferencia Episcopal Española (CEE), en 
Madrid. Ha sido la primera reunión de la Permanente tras la reno-
vación de cargos en la Plenaria de marzo.

El secretario general de la CEE, Mons. Francisco César García Magán, 
informa en rueda de prensa, el jueves 4 de julio, sobre los trabajos de 
esta Permanente.

Plan de reparación integral de víctimas de 
abusos sexuales en el ámbito de la Iglesia

La Comisión Permanente ha estudiado el «Plan de Reparación Inte-
gral a las Víctimas de Abusos sexuales a menores y personas equi-
paradas en derecho» (PRIVA). En el diálogo ha participado, junto a 
los obispos, el secretario general de la Conferencia Española de Reli-
giosos (CONFER), Hno. Jesús Miguel Zamora, FSC.

La Permanente ha estudiado el Plan y ha realizado diversas aporta-
ciones que se han incorporado al texto. Se le ha dado el visto bueno 
y se ha aprobado su pase a estudio en la próxima Asamblea Plenaria. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o222

Para ello, la Comisión Permanente ha acordado convocar una Asam-
blea Plenaria extraordinaria, que tendrá lugar el próximo martes 9 
de julio, con el fin de quetodos los obispos conozcan el texto defini-
tivo y, si procede, den su aprobación.

El PRIVA ha sido elaborado por el Servicio de Asesoramiento de las 
Oficinas para la protección de menores, y ha ido incorporando las 
observaciones de los obispos en sus distintas reuniones; las ideas 
recogidas en el Mensaje al Pueblo de Dios «Enviados a acoger, sanar 
y reconstruir» (Plenaria noviembre 2023); las indicaciones del Con-
sejo Episcopal de Asuntos Jurídicos; del órgano de Compliance de la 
Conferencia Episcopal; y de la CONFER.

El Plan está orientado a la reparación integral de las víctimas de 
abusos sexuales en el ámbito de la Iglesia, principalmente en los 
que ha fallecido el victimario o el caso ha prescrito, para ofrecer 
una reparación adecuada que responda a la demanda que cada caso 
particular requiere.

Implementación de los criterios para la 
reforma de los seminarios en España

El presidente de la Subcomisión Episcopal para los Seminarios, 
Mons. Jesús Vidal, ha llevado a la reunión de la Permanente el 
borrador del Plan de aplicación de los criterios para la reforma de 
los seminarios en España.

La base de este borrador es el documento «Algunos criterios para 
la actualización de la formación sacerdotal inicial en los seminarios 
mayores de las Iglesias particulares que conforman la Conferencia 
Episcopal Española», que recibieron los obispos españoles en su 
encuentro, del pasado 28 de noviembre, con el Papa y el Dicasterio 
para el Clero. 

Los miembros de la Comisión Permanente han valorado el docu-
mento y han realizado sus aportaciones. El documento será estu-
diado en la próxima Asamblea Plenaria de noviembre.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 223

Propuesta de la Comisión Episcopal para la Doctrina de la Fe

Por su parte, el presidente de la Comisión Episcopal para la Doctrina 
de la Fe, Mons. Francisco Conesa, ha propuesto la redacción de una 
Declaración con ocasión del 1700.º aniversario del Concilio de Nicea, 
como una invitación a renovar la fe de Nicea. Esta Declaración se 
realizaría en el ámbito de una celebración ecuménica basada en el 
Credo, coordinada con la Subcomisión Episcopal para las Relaciones 
Interconfesionales y el Diálogo Interreligioso.

Además, ha compartido una reflexión sobre el papel de la CEE en el 
proceso de discernimiento de fenómenos sobrenaturales y aparicio-
nes a la luz del documento del Dicasterio para la Doctrina de la Fe 
titulado «Normas para proceder en el discernimiento de presuntos 
fenómenos sobrenaturales» a fin de determinar cuál sería el orga-
nismo competente de la CEE para intervenir en dichos casos.

Dos eventos eclesiales en 2025: Congreso Nacional 
de Vocaciones y Jubileo

El secretario técnico de la Comisión de la Conferencia Episcopal 
Española para el Jubileo 2025, Francisco Romero, ha explicado en la 
Permanente los objetivos y actividades que se están llevando a cabo, 
en relación con los responsables diocesanos y la Santa Sede, de cara 
al Jubileo 2025, que ha convocado el papa Francisco.

Además, el presidente de la CEE, Mons. Luis Argüello, como respon-
sable del Servicio de Pastoral Vocacional, ha presentado un informe 
sobre la preparación del Congreso Nacional de Vocaciones «¿Para 
quién soy? Asamblea de llamados a la misión», que va a tener lugar 
en Madrid del 7 al 9 de febrero de 2025. 

En la página web del Congreso (https://paraquiensoy.com/) se están 
actualizando los materiales del congreso y ya están disponibles los 
recursos que se ofrecen a las diócesis para estos meses previos de 
preparación: el documento de trabajo y cuatro fichas para el discer-
nimiento.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o224

Otros temas del orden del día

La Permanente ha dado su visto bueno al calendario de los órganos 
de la CEE para el año 2025: los ejercicios espirituales de los obis-
pos serán del 12 al 18 de enero. Las Asambleas Plenarias, del 31 de 
marzo al 4 de abril y del 17 al 21 de noviembre. La Comisión Perma-
nente se reunirá los días 25 y 26 de febrero, 17 y 18 de junio, y 30 de 
septiembre y 1 de octubre.

Como es habitual, la Permanente ha recibido información sobre dis-
tintos temas de seguimiento y económicos; además del capítulo de 
nombramientos.

Nombramientos

La Comisión Permanente ha nombrado al presidente y al vicepre-
sidente de la Comisión Episcopal para el Clero y Seminarios, Mons. 
Jesús Pulido y Mons. Jesús Vidal, respectivamente, nuevos patronos 
de la Fundación Mater Clementissima.

Además, ha nombrado:

• � Mons. José Rico Pavés, obispo de Jerez de la Frontera, como nuevo 
consiliario nacional de la asociación «Adoración Nocturna Espa-
ñola» (ANE).

• � Mons. Antonio Prieto Lucena, obispo de Alcalá de Henares, como 
nuevo consiliario nacional del movimiento «Cursillos de Cristiandad».

Como es habitual después de la Asamblea Plenaria de renovación de 
cargos, la Comisión Permanente ha renovado el nombramiento por 
un periodo de cuatro años, a los directores de secretariados de las 
siguientes Comisiones y Subcomisiones Episcopales.

• � José María Calderón Castro, como director del secretariado de 
la Comisión Episcopal para las Misiones y Cooperación entre las 
Iglesias.

• � Fernando Fuentes Alcántara, como director del secretariado de la 
Comisión Episcopal para la Pastoral Social y la Promoción Humana.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 225

• � Miguel Garrigós Domínguez, como director del secretariado de la 
Subcomisión Episcopal para la Familia y la Defensa de la Vida.

• � Juan Carlos Mateos González, como director del secretariado de la 
Comisión Episcopal para el Clero y Seminarios.

• � Ramón Navarro Gómez, director del secretariado de la Comisión 
Episcopal para la Liturgia.

• � Francisco Julián Romero Galván, como director del secretariado 
de la Comisión Episcopal para la Evangelización, Catequesis y 
Catecumenado.

• � Luis Manuel Romero Sánchez, como director del secretariado de la 
Comisión Episcopal para los Laicos, la Familia y la Vida.

• � Hna. María José Tuñón Calvo, ACI, como directora del secretariado 
de la Comisión Episcopal para la Vida Consagrada.

• � Rafael Vázquez Jiménez, como director del secretariado de la 
Comisión Episcopal para la Doctrina de la Fe (1.º cuatrienio) y de 
la Subcomisión Episcopal para las Relaciones Interconfesionales y 
el Diálogo Interreligioso.

• � José Gabriel Vera Beorlegui, como director del secretariado de la 
Comisión Episcopal para las Comunicaciones Sociales.

• � Pablo Delclaux de Müller, como director del secretariado de la Sub-
comisión Episcopal para el Patrimonio Cultural.

• � María Francisca Sánchez Vara, como directora del secretariado de la 
Subcomisión Episcopal para las Migraciones y Movilidad Humana.

• � Raúl Tinajero Ramírez, como director del secretariado de la Sub-
comisión Episcopal para la Juventud e Infancia.

• � Fernando Lozano Pérez, como secretario técnico del Consejo Epis-
copal de Asuntos Jurídicos.

• � Jesús Miguel López Nieto, director del departamento jurídico civil 
del Consejo Episcopal de Asuntos Jurídicos.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o226

También se han nombrado nuevos directores de secretariados y 
departamentos de algunas Comisiones y Subcomisiones Episcopales

• � Antonio Roura Javier, laico de la diócesis de Getafe, nuevo direc-
tor del secretariado de la Comisión Episcopal para la Educación y 
Cultura.

• � Román Ángel Pardo Manrique, sacerdote de la archidiócesis de 
Burgos, director del secretariado de la Subcomisión Episcopal 
para la Acción Caritativa y Social.

• � Florentino Pérez Vaquero, sacerdote de la diócesis de Zamora, 
director del secretariado de la Subcomisión Episcopal para los 
Seminarios.

• � P. Eduardo Agosta Scarel, O. Carm, como director del departa-
mento de Ecología Integral de la Conferencia Episcopal Española.

Nuevos consejeros de la Biblioteca de Autores Cristianos

La Comisión Permanente también ha nombrado cinco nuevos con-
sejeros de la Biblioteca de Autores Cristianos (BAC), tras finalizar el 
mandato de sus anteriores miembros:

• � Vicente Botella Cubells OP, catedrático y vicedecano de Facultad 
de Teología de San Vicente Ferrer de Valencia.

• � José Antonio García Lorente, laico de la diócesis de Cartagena, 
profesor titular de Filosofía de la Universidad de Murcia.

• � Ignasi Xavier Fuster Camp, sacerdote de la archidiócesis de Bar-
celona, decano de la Facultad de Filosofía del Ateneo Sant Pacià.

• � Julio Luis Martínez Martínez SJ, profesor de la Facultad de Teolo-
gía de la Universidad Pontificia Comillas.

• � Emilio José Justo Domínguez, sacerdote de Zamora, profesor de 
la Facultad de Teología de la Universidad Pontificia de Salamanca.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 227

Otros nombramientos

• � Manuel Bretón Romero, laico del arzobispado castrense, renovado 
como presidente de Cáritas Española.

• � Natalia Peiro Pérez, laica de la archidiócesis de Madrid, renovada 
como secretaria general de Cáritas Española.

• � José M.ª Pérez-Mosso Nenninger, laico de la diócesis de Getafe, 
como presidente nacional de la asociación «Adoración Nocturna 
Española» (ANE).

• � Francisco Javier Ramírez de Nicolás, sacerdote de la diócesis de 
Osma-Soria, como asesor espiritual de la asociación «Renovación 
Carismática Católica de España» (RCCE).

• � Omar de la Sierra Martín, laico de la archidiócesis de Valladolid, 
como presidente de «Scouts de Castilla y León-MSC».

• � Juan Gomendio Souchard-Breteau, sacerdote de la diócesis de 
Ávila, como consiliario de «Scouts de Castilla y León-MSC».

• � María Ángela Melero Camarero, laica de la archidiócesis de Valla-
dolid, como presidenta nacional de la «Confederación Católica 
Nacional de Padres de Familia y Padres de Alumnos» (CONCAPA).

• � María del Rosario Bartolomé Matesanz, laica de la archidiócesis de 
Burgos, reelegida como presidenta nacional de la «Adoración Real, 
Perpetua y Universal del Santísimo Sacramento» (ARPU).

• � María Antonia Caselles Bonet, laica de la diócesis de Bilbao, como 
presidenta nacional de la asociación pública de fieles «Ciegos 
Españoles Católicos» (CECO).

• � Rafael María León León, O.C.D, sacerdote de la orden del Carmen, 
como consiliario nacional de la asociación pública de fieles «Cie-
gos Españoles Católicos» (CECO).

• � Carlos González Paniagua, sacerdote de la archidiócesis de Madrid, 
como viceconsilario de «Manos Unidas».



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o228

• � Cristina Vargas Menacho, laica de la diócesis de Jerez de la Fron-
tera, como presidenta de la «Federación de Scouts Católicos de 
Andalucía».

• � Pilar García Martínez, laica de la diócesis de Getafe, como presi-
denta de la «Asociación de Caridad de San Vicente de Paúl» (AIC).

• � Ramón Yzquierdo Peiró, como nuevo presidente de la asociación 
de Museólogos de la Iglesia en España (AMIE).

• � Carlos Raimundo Córdoba Ortega, laico de la diócesis de Ciudad 
Real, reelegido como presidente de «OCASHA Laicado Misionero».



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 229

• �Spes non confundit. Bula de convocación del Jubileo 
Ordinario del año 2025

• �Sobre la concesión de la Indulgencia durante el Jubileo 
Ordinario del año 2025 convocado por Su Santidad 
el Papa Francisco

• �Discurso del Santo Padre Francisco en la sesión del G7 
sobre inteligencia artificial

Santa Sede



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o230



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 231

Santo Padre Francisco

Spes non confundit
Bula de convocación del Jubileo Ordinario 
del año 2025

FRANCISCO. Obispo de Roma 
Siervo de los Siervos de Dios

a cuantos lean esta carta la esperanza les colme el corazón

1. «Spes non confundit», «la esperanza no defrauda» (Rm 5, 5). Bajo el 
signo de la esperanza el apóstol Pablo infundía aliento a la comuni-
dad cristiana de Roma. La esperanza también constituye el mensaje 
central del próximo Jubileo, que según una antigua tradición el Papa 
convoca cada veinticinco años. Pienso en todos los peregrinos de 
esperanza que llegarán a Roma para vivir el Año Santo y en cuan-
tos, no pudiendo venir a la ciudad de los apóstoles Pedro y Pablo, lo 
celebrarán en las Iglesias particulares. Que pueda ser para todos un 
momento de encuentro vivo y personal con el Señor Jesús, «puerta» 
de salvación (cf. Jn 10, 7.9); con Él, a quien la Iglesia tiene la misión 
de anunciar siempre, en todas partes y a todos como «nuestra espe-
ranza» (1Tm 1, 1).

Todos esperan. En el corazón de toda persona anida la esperanza 
como deseo y expectativa del bien, aun ignorando lo que traerá con-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o232

sigo el mañana. Sin embargo, la imprevisibilidad del futuro hace 
surgir sentimientos a menudo contrapuestos: de la confianza al 
temor, de la serenidad al desaliento, de la certeza a la duda. Encon-
tramos con frecuencia personas desanimadas, que miran el futuro 
con escepticismo y pesimismo, como si nada pudiera ofrecerles 
felicidad. Que el Jubileo sea para todos ocasión de reavivar la espe-
ranza. La Palabra de Dios nos ayuda a encontrar sus razones. Dejé-
monos conducir por lo que el apóstol Pablo escribió precisamente a 
los cristianos de Roma.

Una Palabra de esperanza

2. «Justificados, entonces, por la fe, estamos en paz con Dios, 
por medio de nuestro Señor Jesucristo. Por él hemos alcanzado, 
mediante la fe, la gracia en la que estamos afianzados, y por él nos 
gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios. […] Y la esperanza no 
quedará defraudada, porque el amor de Dios ha sido derramado en 
nuestros corazones por el Espíritu Santo, que nos ha sido dado» (Rm 
5, 1-2.5). Los puntos de reflexión que aquí nos propone san Pablo son 
múltiples. Sabemos que la Carta a los Romanos marca un paso deci-
sivo en su actividad de evangelización. Hasta ese momento la había 
realizado en el área oriental del Imperio y ahora lo espera Roma, 
con todo lo que esta representa a los ojos del mundo: un gran desa-
fío, que debe afrontar en nombre del anuncio del Evangelio, el cual 
no conoce barreras ni confines. La Iglesia de Roma no había sido 
fundada por Pablo, pero él sentía vivo el deseo de llegar allí pronto 
para llevar a todos el Evangelio de Jesucristo, muerto y resucitado, 
como anuncio de la esperanza que realiza las promesas, conduce a 
la gloria y, fundamentada en el amor, no defrauda.

3. La esperanza efectivamente nace del amor y se funda en el amor 
que brota del Corazón de Jesús traspasado en la cruz: «Porque si 
siendo enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte de su 
Hijo, mucho más ahora que estamos reconciliados, seremos salvados 
por su vida» (Rm 5, 10). Y su vida se manifiesta en nuestra vida de fe, 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 233

que empieza con el Bautismo; se desarrolla en la docilidad a la gracia 
de Dios y, por tanto, está animada por la esperanza, que se renueva 
siempre y se hace inquebrantable por la acción del Espíritu Santo.

En efecto, el Espíritu Santo, con su presencia perenne en el camino 
de la Iglesia, es quien irradia en los creyentes la luz de la esperanza. 
Él la mantiene encendida como una llama que nunca se apaga, para 
dar apoyo y vigor a nuestra vida. La esperanza cristiana, de hecho, 
no engaña ni defrauda, porque está fundada en la certeza de que 
nada ni nadie podrá separarnos nunca del amor divino: «¿Quién 
podrá entonces separarnos del amor de Cristo? ¿Las tribulaciones, 
las angustias, la persecución, el hambre, la desnudez, los peligros, la 
espada? […] Pero en todo esto obtenemos una amplia victoria, gracias 
a aquel que nos amó. Porque tengo la certeza de que ni la muerte ni 
la vida, ni los ángeles ni los principados, ni lo presente ni lo futuro, 
ni los poderes espirituales, ni lo alto ni lo profundo, ni ninguna otra 
criatura podrá separarnos jamás del amor de Dios, manifestado en 
Cristo Jesús, nuestro Señor» (Rm 8, 35.37-39). He aquí porqué esta 
esperanza no cede ante las dificultades: porque se fundamenta en 
la fe y se nutre de la caridad, y de este modo hace posible que siga-
mos adelante en la vida. San Agustín escribe al respecto:«Nadie, en 
efecto, vive en cualquier género de vida sin estas tres disposiciones 
del alma: las de creer, esperar, amar». [1]

4. San Pablo es muy realista. Sabe que la vida está hecha de alegrías 
y dolores, que el amor se pone a prueba cuando aumentan las difi-
cultades y la esperanza parece derrumbarse frente al sufrimiento. 
Con todo, escribe: «Más aún, nos gloriamos hasta de las mismas tri-
bulaciones, porque sabemos que la tribulación produce la constan-
cia; la constancia, la virtud probada; la virtud probada, la esperanza» 
(Rm 5, 3-4). Para el Apóstol, la tribulación y el sufrimiento son las 
condiciones propias de los que anuncian el Evangelio en contextos 
de incomprensión y de persecución (cf. 2Co 6, 3-10). Pero en tales 
situaciones, en medio de la oscuridad se percibe una luz; se descu-
bre cómo lo que sostiene la evangelización es la fuerza que brota 
de la cruz y de la resurrección de Cristo. Y eso lleva a desarrollar 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o234

una virtud estrechamente relacionada con la esperanza: la pacien­
cia. Estamos acostumbrados a quererlo todo y de inmediato, en un 
mundo donde la prisa se ha convertido en una constante. Ya no se 
tiene tiempo para encontrarse, y a menudo incluso en las familias 
se vuelve difícil reunirse y conversar con tranquilidad. La paciencia 
ha sido relegada por la prisa, ocasionando un daño grave a las per-
sonas. De hecho, ocupan su lugar la intolerancia, el nerviosismo y a 
veces la violencia gratuita, que provocan insatisfacción y cerrazón.     

Asimismo, en la era del internet, donde el espacio y el tiempo son 
suplantados por el «aquí y ahora», la paciencia resulta extraña. Si 
aun fuésemos capaces de contemplar la creación con asombro, com-
prenderíamos cuán esencial es la paciencia. Aguardar el alternarse 
de las estaciones con sus frutos; observar la vida de los animales 
y los ciclos de su desarrollo; tener los ojos sencillos de san Fran-
cisco que, en su Cántico de las criaturas, escrito hace 800 años, veía 
la creación como una gran familia y llamaba al sol «hermano» y a 
la luna «hermana» [2]. Redescubrir la paciencia hace mucho bien a 
uno mismo y a los demás. San Pablo recurre frecuentemente a la 
paciencia para subrayar la importancia de la perseverancia y de la 
confianza en aquello que Dios nos ha prometido, pero sobre todo 
testimonia que Dios es paciente con nosotros, porque es «el Dios de 
la constancia y del consuelo» (Rm 15, 5). La paciencia, que también 
es fruto del Espíritu Santo, mantiene viva la esperanza y la consolida 
como virtud y estilo de vida. Por lo tanto, aprendamos a pedir con 
frecuencia la gracia de la paciencia, que es hija de la esperanza y al 
mismo tiempo la sostiene.

Un camino de esperanza

5. Este entretejido de esperanza y paciencia muestra claramente 
cómo la vida cristiana es un camino, que también necesita momentos 
fuertes para alimentar y robustecer la esperanza, compañera insus-
tituible que permite vislumbrar la meta: el encuentro con el Señor 
Jesús. Me agrada pensar que fue justamente un itinerario de gra-



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 235

cia, animado por la espiritualidad popular, el que precedió la con-
vocación del primer Jubileo en el año 1300. De hecho, no podemos 
olvidar las distintas formas por medio de las cuales la gracia del 
perdón ha sido derramada con abundancia sobre el santo Pueblo fiel 
de Dios. Recordemos, por ejemplo, el gran «perdón» que san Celes-
tino V quiso conceder a cuantos se dirigían a la Basílica Santa María 
de Collemaggio, en L’Aquila, durante los días 28 y 29 de agosto de 
1294, seis años antes de que el Papa Bonifacio VIII instituyese el 
Año Santo. Así pues, la Iglesia ya experimentaba la gracia jubilar de 
la misericordia. E incluso antes, en el año 1216, el Papa Honorio III 
había acogido la súplica de san Francisco que pedía la indulgencia 
para cuantos fuesen a visitar la Porciúncula durante los dos prime-
ros días de agosto. Lo mismo se puede afirmar para la peregrina-
ción a Santiago de Compostela; en efecto, el Papa Calixto II, en 1122, 
concedió que se celebrara el Jubileo en ese Santuario cada vez que 
la fiesta del apóstol Santiago coincidiese con el domingo. Es bueno 
que esa modalidad «extendida» de celebraciones jubilares continúe, 
de manera que la fuerza del perdón de Dios sostenga y acompañe el 
camino de las comunidades y de las personas. 

No es casual que la peregrinación exprese un elemento fundamen-
tal de todo acontecimiento jubilar. Ponerse en camino es un gesto 
típico de quienes buscan el sentido de la vida. La peregrinación a 
pie favorece mucho el redescubrimiento del valor del silencio, del 
esfuerzo, de lo esencial. También el año próximo los peregrinos 
de esperanza recorrerán caminos antiguos y modernos para vivir 
intensamente la experiencia jubilar. Además, en la misma ciudad 
de Roma habrá otros itinerarios de fe que se añadirán a los ya tra-
dicionales de las catacumbas y las siete iglesias. Transitar de un 
país a otro, como si se superaran las fronteras, pasar de una ciudad 
a la otra en la contemplación de la creación y de las obras de arte 
permitirá atesorar experiencias y culturas diferentes, para conser-
var dentro de sí la belleza que, armonizada por la oración, conduce 
a agradecer a Dios por las maravillas que Él realiza. Las iglesias 
jubilares, a lo largo de los itinerarios y en la misma Urbe, podrán ser 
oasis de espiritualidad en los cuales revitalizar el camino de la fe y 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o236

beber de los manantiales de la esperanza, sobre todo acercándose 
al sacramento de la Reconciliación, punto de partida insustituible 
para un verdadero camino de conversión. Que en las Iglesias parti-
culares se cuide de modo especial la preparación de los sacerdotes 
y de los fieles para las confesiones y el acceso al sacramento en su 
forma individual.

A los fieles de las Iglesias orientales, en especial a aquellos que ya 
están en plena comunión con el Sucesor de Pedro, quiero dirigir una 
invitación particular a esta peregrinación. Ellos, que han sufrido 
tanto por su fidelidad a Cristo y a la Iglesia, muchas veces hasta la 
muerte, deben sentirse especialmente bienvenidos a esta Roma que 
es Madre también para ellos y que custodia tantas memorias de su 
presencia. La Iglesia católica, que está enriquecida por sus antiquísi-
mas liturgias, por la teología y la espiritualidad de los Padres, mon-
jes y teólogos, quiere expresar simbólicamente la acogida a ellos y 
a sus hermanos y hermanas ortodoxos, en una época en la que ya 
están viviendo la peregrinación del Vía crucis; con la que frecuente-
mente son obligados a dejar sus tierras de origen, sus tierras santas, 
de las que la violencia y la inestabilidad los expulsan hacia países 
más seguros. Para ellos la experiencia de ser amados por la Igle-
sia —que no los abandonará, sino que los seguirá adondequiera que 
vayan— hace todavía más fuerte el signo del Jubileo. 

6. El Año Santo 2025 está en continuidad con los acontecimientos 
de gracia precedentes. En el último Jubileo ordinario se cruzó el 
umbral de los dos mil años del nacimiento de Jesucristo. Luego, el 
13 de marzo de 2015, convoqué un Jubileo extraordinario con la 
finalidad de manifestar y facilitar el encuentro con el «Rostro de la 
misericordia» de Dios [3], anuncio central del Evangelio para todas 
las personas de todos los tiempos. Ahora ha llegado el momento de 
un nuevo Jubileo, para abrir de par en par la Puerta Santa una vez 
más y ofrecer la experiencia viva del amor de Dios, que suscita en 
el corazón la esperanza cierta de la salvación en Cristo. Al mismo 
tiempo, este Año Santo orientará el camino hacia otro aniversario 
fundamental para todos los cristianos: en el 2033 se celebrarán 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 237

los dos mil años de la Redención realizada por medio de la pasión, 
muerte y resurrección del Señor Jesús. Nos encontramos así frente 
a un itinerario marcado por grandes etapas, en las que la gracia de 
Dios precede y acompaña al pueblo que camina entusiasta en la fe, 
diligente en la caridad y perseverante en la esperanza (cf. 1Ts 1, 3).

Apoyado en esta larga tradición y con la certeza de que este Año jubi-
lar será para toda la Iglesia una intensa experiencia de gracia y de 
esperanza, dispongo que la Puerta Santa de la Basílica de San Pedro, 
en el Vaticano, se abra a partir del 24 de diciembre del corriente 
año 2024, dando inicio así al Jubileo ordinario. El domingo suce-
sivo, 29 de diciembre de 2024, abriré la Puerta Santa de la Catedral 
de San Juan de Letrán, que el 9 de noviembre de este año celebrará 
los 1700 años de su dedicación. A continuación, el 1 de enero de 
2025, solemnidad de Santa María, Madre de Dios, se abrirá la Puerta 
Santa de la Basílica papal de Santa María la Mayor. Y, por último, el 
domingo 5 de enero se abrirá la Puerta Santa de la Basílica papal de 
San Pablo extramuros. Estas últimas tres Puertas Santas se cerra-
rán el domingo 28 de diciembre del mismo año.

Establezco además que el domingo 29 de diciembre de 2024, en 
todas las catedrales y concatedrales, los obispos diocesanos cele-
bren la Eucaristía como apertura solemne del Año jubilar, según el 
Ritual que se preparará para la ocasión. En el caso de la celebración 
en una iglesia concatedral el obispo podrá ser sustituido por un dele-
gado designado expresamente para ello. Que la peregrinación desde 
una iglesia elegida para la collectio, hacia la catedral, sea el signo del 
camino de esperanza que, iluminado por la Palabra de Dios, une a 
los creyentes. Que en ella se lean algunos pasajes del presente Docu-
mento y se anuncie al pueblo la indulgencia jubilar, que podrá obte-
nerse según las prescripciones contenidas en el mismo Ritual para 
la celebración del Jubileo en las Iglesias particulares. Durante el Año 
Santo, que en las Iglesias particulares finalizará el domingo 28 de 
diciembre de 2025, ha de procurarse que el Pueblo de Dios acoja, 
con plena participación, tanto el anuncio de esperanza de la gracia 
de Dios como los signos que atestiguan su eficacia. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o238

El Jubileo ordinario se clausurará con el cierre de la Puerta Santa de 
la Basílica papal de San Pedro en el Vaticano el 6 de enero de 2026, 
Epifanía del Señor. Que la luz de la esperanza cristiana pueda llegar 
a todas las personas, como mensaje del amor de Dios que se dirige a 
todos. Y que la Iglesia sea testigo fiel de este anuncio en todas partes 
del mundo.

Signos de esperanza

7. Además de alcanzar la esperanza que nos da la gracia de Dios, 
también estamos llamados a redescubrirla en los signos de los tiem­
pos que el Señor nos ofrece. Como afirma el Concilio Vaticano II, 
«es deber permanente de la Iglesia escrutar a fondo los signos de la 
época e interpretarlos a la luz del Evangelio, de forma que, acomo-
dándose a cada generación, pueda la Iglesia responder a los perennes 
interrogantes de la humanidad sobre el sentido de la vida presente 
y de la vida futura y sobre la mutua relación de ambas». [4] Por ello, 
es necesario poner atención a todo lo bueno que hay en el mundo 
para no caer en la tentación de considernos superados por el mal y la 
violencia. En este sentido, los signos de los tiempos, que contienen el 
anhelo del corazón humano, necesitado de la presencia salvífica de 
Dios, requieren ser transformados en signos de esperanza.

8. Que el primer signo de esperanza se traduzca en paz para el 
mundo, el cual vuelve a encontrarse sumergido en la tragedia de 
la guerra. La humanidad, desmemoriada de los dramas del pasado, 
está sometida a una prueba nueva y difícil cuando ve a muchas 
poblaciones oprimidas por la brutalidad de la violencia. ¿Qué más 
les queda a estos pueblos que no hayan sufrido ya? ¿Cómo es posible 
que su grito desesperado de auxilio no impulse a los responsables de 
las Naciones a querer poner fin a los numerosos conflictos regiona-
les, conscientes de las consecuencias que puedan derivarse a nivel 
mundial? ¿Es demasiado soñar que las armas callen y dejen de cau-
sar destrucción y muerte? Dejemos que el Jubileo nos recuerde que 
los que «trabajan por la paz» podrán ser «llamados hijos de Dios» (Mt 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 239

5,9). La exigencia de paz nos interpela a todos y urge que se lleven a 
cabo proyectos concretos. Que no falte el compromiso de la diploma-
cia por construir con valentía y creatividad espacios de negociación 
orientados a una paz duradera.

9. Mirar el futuro con esperanza también equivale a tener una visión 
de la vida llena de entusiasmo para compartir con los demás. Sin 
embargo, debemos constatar con tristeza que en muchas situaciones 
falta esta perspectiva. La primera consecuencia de ello es la pérdida 
del deseo de transmitir la vida. A causa de los ritmos frenéticos de la 
vida, de los temores ante el futuro, de la falta de garantías laborales 
y tutelas sociales adecuadas, de modelos sociales cuya agenda está 
dictada por la búsqueda de beneficios más que por el cuidado de las 
relaciones, se asiste en varios países a una preocupante disminu­
ción de la natalidad. Por el contrario, en otros contextos, «culpar al 
aumento de la población y no al consumismo extremo y selectivo de 
algunos es un modo de no enfrentar los problemas». [5]

La apertura a la vida con una maternidad y paternidad responsa-
bles es el proyecto que el Creador ha inscrito en el corazón y en el 
cuerpo de los hombres y las mujeres, una misión que el Señor confía 
a los esposos y a su amor. Es urgente que, además del compromiso 
legislativo de los estados, haya un apoyo convencido por parte de las 
comunidades creyentes y de la comunidad civil tanto en su conjunto 
como en cada uno de sus miembros, porque el deseo de los jóvenes 
de engendrar nuevos hijos e hijas, como fruto de la fecundidad de su 
amor, da una perspectiva de futuro a toda sociedad y es un motivo 
de esperanza: porque depende de la esperanza y produce esperanza.  

La comunidad cristiana, por tanto, no se puede quedar atrás en su 
apoyo a la necesidad de una alianza social para la esperanza, que sea 
inclusiva y no ideológica, y que trabaje por un porvenir que se carac-
terice por la sonrisa de muchos niños y niñas que vendrán a llenar 
las tantas cunas vacías que ya hay en numerosas partes del mundo. 
Pero todos, en realidad, necesitamos recuperar la alegría de vivir, 
porque el ser humano, creado a imagen y semejanza de Dios (cf. Gn 
1, 26), no puede conformarse con sobrevivir o subsistir mediocre-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o240

mente, amoldándose al momento presente y dejándose satisfacer 
solamente por realidades materiales. Eso nos encierra en el indivi-
dualismo y corroe la esperanza, generando una tristeza que se anida 
en el corazón, volviéndonos desagradables e intolerantes.

10. En el Año jubilar estamos llamados a ser signos tangibles de 
esperanza para tantos hermanos y hermanas que viven en condi-
ciones de penuria. Pienso en los presos que, privados de la libertad, 
experimentan cada día —además de la dureza de la reclusión— el 
vacío afectivo, las restricciones impuestas y, en bastantes casos, la 
falta de respeto. Propongo a los gobiernos del mundo que en el Año 
del Jubileo se asuman iniciativas que devuelvan la esperanza; for-
mas de amnistía o de condonación de la pena orientadas a ayudar 
a las personas para que recuperen la confianza en sí mismas y en 
la sociedad; itinerarios de reinserción en la comunidad a los que 
corresponda un compromiso concreto en la observancia de las leyes.  

Es una exhortación antigua, que surge de la Palabra de Dios y perma-
nece con todo su valor sapiencial cuando se convoca a tener actos de 
clemencia y de liberación que permitan volver a empezar: «Así san-
tificarán el quincuagésimo año, y proclamarán una liberación para 
todos los habitantes del país» (Lv 25, 10). El profeta Isaías retoma lo 
establecido por la Ley mosaica: el Señor «me envió a llevar la buena 
noticia a los pobres, a vendar los corazones heridos, a proclamar la 
liberación a los cautivos y la libertad a los prisioneros, a proclamar 
un año de gracia del Señor» (Is 61, 1-2). Estas son las palabras que 
Jesús hizo suyas al comienzo de su ministerio, declarando que él 
mismo era el cumplimiento del «año de gracia del Señor» (cf. Lc 4, 
18-19). Que en cada rincón de la tierra, los creyentes, especialmente 
los pastores, se hagan intérpretes de tales peticiones, formando una 
sola voz que reclame con valentía condiciones dignas para los reclu-
sos, respeto de los derechos humanos y sobre todo la abolición de 
la pena de muerte, recurso que para la fe cristiana es inadmisible y 
aniquila toda esperanza de perdón y de renovación. [6] Para ofrecer 
a los presos un signo concreto de cercanía, deseo abrir yo mismo 
una Puerta Santa en una cárcel, a fin de que sea para ellos un sím-



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 241

bolo que invita a mirar al futuro con esperanza y con un renovado 
compromiso de vida. 

11. Que se ofrezcan signos de esperanza a los enfermos que están 
en sus casas o en los hospitales. Que sus sufrimientos puedan ser 
aliviados con la cercanía de las personas que los visitan y el afecto 
que reciben. Las obras de misericordia son igualmente obras de 
esperanza, que despiertan en los corazones sentimientos de grati-
tud. Que esa gratitud llegue también a todos los agentes sanitarios 
que, en condiciones no pocas veces difíciles, ejercitan su misión con 
cuidado solícito hacia las personas enfermas y más frágiles.

Que no falte una atención inclusiva hacia cuantos hallándose en 
condiciones de vida particularmente difíciles experimentan la pro-
pia debilidad, especialmente a los afectados por patologías o disca-
pacidades que limitan notablemente la autonomía personal. Cuidar 
de ellos es un himno a la dignidad humana, un canto de esperanza 
que requiere acciones concertadas por toda la sociedad.

12. También necesitan signos de esperanza aquellos que en sí mis-
mos la representan: los jóvenes. Ellos, lamentablemente, con fre-
cuencia ven que sus sueños se derrumban. No podemos decepcio-
narlos; en su entusiasmo se fundamenta el porvenir. Es hermoso 
verlos liberar energías, por ejemplo cuando se entregan con tesón 
y se comprometen voluntariamente en las situaciones de catástrofe 
o de inestabilidad social. Sin embargo, resulta triste ver jóvenes 
sin esperanza. Por otra parte, cuando el futuro se vuelve incierto 
e impermeable a los sueños; cuando los estudios no ofrecen opor-
tunidades y la falta de trabajo o de una ocupación suficientemente 
estable amenazan con destruir los deseos, entonces es inevitable 
que el presente se viva en la melancolía y el aburrimiento. La ilusión 
de las drogas, el riesgo de caer en la delincuencia y la búsqueda de 
lo efímero crean en ellos, más que en otros, confusión y oscurecen 
la belleza y el sentido de la vida, abatiéndolos en abismos oscuros 
e induciéndolos a cometer gestos autodestructivos. Por eso, que el 
Jubileo sea en la Iglesia una ocasión para estimularlos. Ocupémonos 
con ardor renovado de los jóvenes, los estudiantes, los novios, las 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o242

nuevas generaciones. ¡Que haya cercanía a los jóvenes, que son la 
alegría y la esperanza de la Iglesia y del mundo!

13. No pueden faltar signos de esperanza hacia los migrantes, que 
abandonan su tierra en busca de una vida mejor para ellos y sus 
familias. Que sus esperanzas no se vean frustradas por prejuicios y 
cerrazones; que la acogida, que abre los brazos a cada uno en razón 
de su dignidad, vaya acompañada por la responsabilidad, para que 
a nadie se le niegue el derecho a construir un futuro mejor. Que a 
los numerosos exiliados, desplazados y refugiados, a quienes los con-
flictivos sucesos internacionales obligan a huir para evitar guerras, 
violencia y discriminaciones, se les garantice la seguridad, el acceso 
al trabajo y a la instrucción, instrumentos necesarios para su inser-
ción en el nuevo contexto social.

Que la comunidad cristiana esté siempre dispuesta a defender el 
derecho de los más débiles. Que generosamente abra de par en par 
sus acogedoras puertas, para que a nadie le falte nunca la esperanza 
de una vida mejor. Que resuene en nuestros corazones la Palabra del 
Señor que, en la parábola del juicio final, dijo: «estaba de paso, y me 
alojaron», porque «cada vez que lo hicieron con el más pequeño de 
mis hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt 25, 35.40).

14. Signos de esperanza merecen los ancianos, que a menudo expe-
rimentan soledad y sentimientos de abandono. Valorar el tesoro que 
son, sus experiencias de vida, la sabiduría que tienen y el aporte 
que son capaces de ofrecer, es un compromiso para la comunidad 
cristiana y para la sociedad civil, llamadas a trabajar juntas por la 
alianza entre las generaciones.

Dirijo un recuerdo particular a los abuelos y a las abuelas, que repre-
sentan la transmisión de la fe y la sabiduría de la vida a las genera-
ciones más jóvenes. Que sean sostenidos por la gratitud de los hijos 
y el amor de los nietos, que encuentran en ellos arraigo, compren-
sión y aliento.

15. Imploro, de manera apremiante, esperanza para los millares de 
pobres, que carecen con frecuencia de lo necesario para vivir. Frente 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 243

a la sucesión de oleadas de pobreza siempre nuevas, existe el riesgo 
de acostumbrarse y resignarse. Pero no podemos apartar la mirada 
de situaciones tan dramáticas, que hoy se constatan en todas partes 
y no sólo en determinadas zonas del mundo. Encontramos cada día 
personas pobres o empobrecidas que a veces pueden ser nuestros 
vecinos. A menudo no tienen una vivienda, ni la comida suficiente 
para cada jornada. Sufren la exclusión y la indiferencia de muchos. 
Es escandaloso que, en un mundo dotado de enormes recursos, des-
tinados en gran parte a los armamentos, los pobres sean «la mayor 
parte […], miles de millones de personas. Hoy están presentes en los 
debates políticos y económicos internacionales, pero frecuentemente 
parece que sus problemas se plantean como un apéndice, como una 
cuestión que se añade casi por obligación o de manera periférica, si es 
que no se los considera un mero daño colateral. De hecho, a la hora de 
la actuación concreta, quedan frecuentemente en el último lugar». [7] 
No lo olvidemos: los pobres, casi siempre, son víctimas, no culpables.

Llamamientos a la esperanza

16. Haciendo eco a la palabra antigua de los profetas, el Jubileo nos 
recuerda que los bienes de la tierra no están destinados a unos pocos 
privilegiados, sino a todos. Es necesario que cuantos poseen rique-
zas sean generosos, reconociendo el rostro de los hermanos que 
pasan necesidad. Pienso de modo particular en aquellos que care-
cen de agua y de alimento. El hambre es un flagelo escandaloso en 
el cuerpo de nuestra humanidad y nos invita a todos a sentir remor-
dimiento de conciencia. Renuevo el llamamiento a fin de que «con el 
dinero que se usa en armas y otros gastos militares, constituyamos 
un Fondo mundial, para acabar de una vez con el hambre y para el 
desarrollo de los países más pobres, de tal modo que sus habitantes 
no acudan a soluciones violentas o engañosas ni necesiten abando-
nar sus países para buscar una vida más digna». [8]

Hay otra invitación apremiante que deseo dirigir en vista del Año 
jubilar; va dirigida a las naciones más ricas, para que reconozcan la 
gravedad de tantas decisiones tomadas y determinen condonar las 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o244

deudas de los países que nunca podrán saldarlas. Antes que tratarse 
de magnanimidad es una cuestión de justicia, agravada hoy por una 
nueva forma de iniquidad de la que hemos tomado conciencia: «Por-
que hay una verdadera «deuda ecológica», particularmente entre el 
Norte y el Sur, relacionada con desequilibrios comerciales con con-
secuencias en el ámbito ecológico, así como con el uso despropor-
cionado de los recursos naturales llevado a cabo históricamente por 
algunos países». [9] Como enseña la Sagrada Escritura, la tierra per-
tenece a Dios y todos nosotros habitamos en ella como «extranjeros 
y huéspedes» (Lv 25, 23). Si verdaderamente queremos preparar en 
el mundo el camino de la paz, esforcémonos por remediar las causas 
que originan las injusticias, cancelemos las deudas injustas e inso-
lutas y saciemos a los hambrientos.

17. Durante el próximo Jubileo se conmemorará un aniversario muy 
significativo para todos los cristianos. Se cumplirán, en efecto, 1700 
años de la celebración del primer gran Concilio ecuménico de Nicea. Con-
viene recordar que, desde los tiempos apostólicos, los pastores se han 
reunido en asambleas en diversas ocasiones con el fin de tratar temáti-
cas doctrinales y cuestiones disciplinares. En los primeros siglos de la 
fe los sínodos se multiplicaron tanto en el Oriente como en el Occidente 
cristianos, mostrando cuánto fuese importante custodiar la unidad del 
Pueblo de Dios y el anuncio fiel del Evangelio. El Año jubilar podrá ser 
una oportunidad significativa para dar concreción a esta forma sino-
dal, que la comunidad cristiana advierte hoy como expresión cada vez 
más necesaria para corresponder mejor a la urgencia de la evangeliza-
ción: que todos los bautizados, cada uno con su propio carisma y minis-
terio, sean corresponsables, para que por la multiplicidad de signos de 
esperanza testimonien la presencia de Dios en el mundo.

El Concilio de Nicea tuvo la tarea de preservar la unidad, seriamente 
amenazada por la negación de la plena divinidad de Jesucristo y de 
su misma naturaleza con el Padre. Estuvieron presentes alrededor 
de trescientos obispos, que se reunieron en el palacio imperial el 20 
de mayo del año 325, convocados por iniciativa del emperador Cons-
tantino. Después de diversos debates, todos ellos, movidos por la 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 245

gracia del Espíritu, se identificaron en el Símbolo de la fe que todavía 
hoy profesamos en la Celebración eucarística dominical. Los padres 
conciliares quisieron comenzar ese Símbolo utilizando por primera 
vez la expresión «Creemos» [10], como testimonio de que en ese 
«nosotros» todas las Iglesias se reconocían en comunión, y todos 
los cristianos profesaban la misma fe.

El Concilio de Nicea marcó un hito en la historia de la Iglesia. La 
conmemoración de esa fecha invita a los cristianos a unirse en la 
alabanza y el agradecimiento a la Santísima Trinidad y en particular 
a Jesucristo, el Hijo de Dios, «de la misma naturaleza del Padre» [11], 
que nos ha revelado semejante misterio de amor. Pero Nicea tam-
bién representa una invitación a todas las Iglesias y comunidades 
eclesiales a seguir avanzando en el camino hacia la unidad visible, 
a no cansarse de buscar formas adecuadas para corresponder ple-
namente a la oración de Jesús: «Que todos sean uno: como tú, Padre, 
estás en mí y yo en ti, que también ellos sean uno en nosotros, para 
que el mundo crea que tú me enviaste» (Jn 17, 21).

En el Concilio de Nicea se trató además el tema de la fecha de la 
Pascua. A este respecto, todavía hoy existen diferentes posturas, 
que impiden celebrar el mismo día el acontecimiento fundamen-
tal de la fe. Por una circunstancia providencial, esto tendrá lugar 
precisamente en el Año 2025. Que este acontecimiento sea una lla-
mada para todos los cristianos de Oriente y de Occidente a realizar 
un paso decisivo hacia la unidad en torno a una fecha común para 
la Pascua. Muchos, es bueno recordarlo, ya no tienen conocimiento 
de las disputas del pasado y no comprenden cómo puedan subsistir 
divisiones al respecto.

Anclados en la esperanza

18. La esperanza, junto con la fe y la caridad, forman el tríptico de 
las «virtudes teologales», que expresan la esencia de la vida cristiana 
(cf. 1Co 13, 13; 1Ts 1, 3). En su dinamismo inseparable, la esperanza 
es la que, por así decirlo, señala la orientación, indica la dirección 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o246

y la finalidad de la existencia cristiana. Por eso el apóstol Pablo nos 
invita a «alegrarnos en la esperanza, a ser pacientes en la tribula-
ción y perseverantes en la oración» (cf. Rm 12, 12). Sí, necesitamos 
que «sobreabunde la esperanza» (cf. Rm 15, 13) para testimoniar de 
manera creíble y atrayente la fe y el amor que llevamos en el cora-
zón; para que la fe sea gozosa y la caridad entusiasta; para que cada 
uno sea capaz de dar aunque sea una sonrisa, un gesto de amis-
tad, una mirada fraterna, una escucha sincera, un servicio gratuito, 
sabiendo que, en el Espíritu de Jesús, esto puede convertirse en una 
semilla fecunda de esperanza para quien lo recibe. Pero, ¿cuál es el 
fundamento de nuestra espera? Para comprenderlo es bueno que 
nos detengamos en las razones de nuestra esperanza (cf. 1P 3, 15).

19. «Creo en la vida eterna» [12]: así lo profesa nuestra fe y la espe-
ranza cristiana encuentra en estas palabras una base fundamental. 
La esperanza, en efecto, «es la virtud teologal por la que aspiramos 
[…] a la vida eterna como felicidad nuestra». [13] El Concilio Ecumé-
nico Vaticano II afirma: «Cuando […] faltan ese fundamento divino y 
esa esperanza de la vida eterna, la dignidad humana sufre lesiones 
gravísimas —es lo que hoy con frecuencia sucede—, y los enigmas de 
la vida y de la muerte, de la culpa y del dolor, quedan sin solucionar, 
llevando no raramente al hombre a la desesperación». [14] Nosotros, 
en cambio, en virtud de la esperanza en la que hemos sido salvados, 
mirando al tiempo que pasa, tenemos la certeza de que la historia de 
la humanidad y la de cada uno de nosotros no se dirigen hacia un 
punto ciego o un abismo oscuro, sino que se orientan al encuentro 
con el Señor de la gloria. Vivamos por tanto en la espera de su venida 
y en la esperanza de vivir para siempre en Él. Es con este espíritu 
que hacemos nuestra la ardiente invocación de los primeros cristia-
nos, con la que termina la Sagrada Escritura: «¡Ven, Señor Jesús!» 
(Ap 22, 20).

20. Jesús muerto y resucitado es el centro de nuestra fe. San Pablo, 
al enunciar en pocas palabras este contenido —utiliza sólo cuatro 
verbos—, nos transmite el «núcleo» de nuestra esperanza: «Les he 
trasmitido en primer lugar, lo que yo mismo recibí: Cristo murió por 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 247

nuestros pecados, conforme a la Escritura. Fue sepultado y resucitó 
al tercer día, de acuerdo con la Escritura. Se apareció a Pedro y des-
pués a los Doce» (1Co 15, 3-5). Cristo murió, fue sepultado, resucitó, se 
apareció. Por nosotros atravesó el drama de la muerte. El amor del 
Padre lo resucitó con la fuerza del Espíritu, haciendo de su huma-
nidad la primicia de la eternidad para nuestra salvación. La espe-
ranza cristiana consiste precisamente en esto: ante la muerte, donde 
parece que todo acaba, se recibe la certeza de que, gracias a Cristo, 
a su gracia, que nos ha sido comunicada en el Bautismo, «la vida no 
termina, sino que se transforma» [15] para siempre. En el Bautismo, 
en efecto, sepultados con Cristo, recibimos en Él resucitado el don de 
una vida nueva, que derriba el muro de la muerte, haciendo de ella 
un pasaje hacia la eternidad. 

Y si bien, frente a la muerte —dolorosa separación que nos obliga a dejar 
a nuestros seres más queridos— no cabe discurso alguno, el Jubileo 
nos ofrecerá la oportunidad de redescubrir, con inmensa gratitud, el 
don de esa vida nueva recibida en el Bautismo, capaz de transfigu-
rar su dramaticidad. En el contexto jubilar, es significativo reflexionar 
sobre cómo se ha comprendido este misterio desde los primeros siglos 
de nuestra fe. Por ejemplo, los cristianos, durante mucho tiempo cons-
truyeron la pila bautismal de forma octogonal, y todavía hoy podemos 
admirar muchos bautisterios antiguos que conservan dicha forma, 
como en San Juan de Letrán en Roma. Esto indica que en la fuente 
baustismal se inaugura el octavo día, es decir, el de la resurrección, 
el día que va más allá del tiempo habitual, marcado por la sucesión 
de las semanas, abriendo así el ciclo del tiempo a la dimensión de la 
eternidad, a la vida que dura para siempre. Esta es la meta a la que 
tendemos en nuestra peregrinación terrena (cf. Rm 6, 22).

El testimonio más convincente de esta esperanza nos lo ofrecen los 
mártires, que, firmes en la fe en Cristo resucitado, supieron renunciar 
a la vida terrena con tal de no traicionar a su Señor. Ellos están pre-
sentes en todas las épocas y son numerosos, quizás más que nunca en 
nuestros días, como confesores de la vida que no tiene fin. Necesita-
mos conservar su testimonio para hacer fecunda nuestra esperanza.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o248

Estos mártires, pertenecientes a las diversas tradiciones cristianas, 
son también semillas de unidad porque expresan el ecumenismo de 
la sangre. Durante el Jubileo, por lo tanto, mi vivo deseo es que haya 
una celebración ecuménica donde se ponga de manifiesto la riqueza 
del testimonio de estos mártires.

21. ¿Qué será de nosotros, entonces, después de la muerte? Más allá 
de este umbral está la vida eterna con Jesús, que consiste en la plena 
comunión con Dios, en la contemplación y participación de su amor 
infinito. Lo que ahora vivimos en la esperanza, después lo veremos 
en la realidad. San Agustín escribía al respecto: «Cuando me haya 
unido a Ti con todo mi ser, nada será para mí dolor ni pena. Será 
verdadera vida mi vida, llena de Ti». [16] ¿Qué caracteriza, por tanto, 
esta comunión plena? El ser felices. La felicidad es la vocación del ser 
humano, una meta que atañe a todos.

Pero, ¿qué es la felicidad? ¿Qué felicidad esperamos y deseamos? 
No se trata de una alegría pasajera, de una satisfacción efímera que, 
una vez alcanzada, sigue pidiendo siempre más, en una espiral de 
avidez donde el espíritu humano nunca está satisfecho, sino que 
más bien siempre está más vacío. Necesitamos una felicidad que se 
realice definitivamente en aquello que nos plenifica, es decir, en el 
amor, para poder exclamar, ya desde ahora: Soy amado, luego existo; 
y existiré por siempre en el Amor que no defrauda y del que nada ni 
nadie podrá separarme jamás. Recordemos una vez más las pala-
bras del Apóstol: «Porque tengo la certeza de que ni la muerte ni la 
vida, ni los ángeles ni los principados, ni lo presente ni lo futuro, ni 
los poderes espirituales, ni lo alto ni lo profundo, ni ninguna otra 
criatura podrá separarnos jamás del amor de Dios, manifestado en 
Cristo Jesús, nuestro Señor» (Rm 8, 38-39).

22. Otra realidad vinculada con la vida eterna es el juicio de Dios, que 
tiene lugar tanto al culminar nuestra existencia terrena como al final 
de los tiempos. Con frecuencia, el arte ha intentado representarlo 
—pensemos en la obra maestra de Miguel Ángel en la Capilla Six-
tina— acogiendo la concepción teológica de su tiempo y transmi-
tiendo a quien observa un sentimiento de temor. Aunque es justo 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 249

disponernos con gran conciencia y seriedad al momento que reca-
pitula la existencia, al mismo tiempo es necesario hacerlo siempre 
desde la dimensión de la esperanza, virtud teologal que sostiene la 
vida y hace posible que no caigamos en el miedo. El juicio de Dios, 
que es amor (cf. 1Jn 4, 8.16), no podrá basarse más que en el amor, 
de manera especial en cómo lo hayamos ejercitado respecto a los 
más necesitados, en los que Cristo, el mismo Juez, está presente 
(cf. Mt 25, 31-46). Se trata, por lo tanto, de un juicio diferente al de 
los hombres y los tribunales terrenales; debe entenderse como una 
relación en la verdad con Dios amor y con uno mismo en el corazón 
del misterio insondable de la misericordia divina. En este sentido, 
la Sagrada Escritura afirma: «Tú enseñaste a tu pueblo que el justo 
debe ser amigo de los hombres y colmaste a tus hijos de una feliz 
esperanza, porque, después del pecado, das lugar al arrepentimiento 
[…] y, al ser juzgados, contamos con tu misericordia» (Sb 12, 19.22). 
Como escribía Benedicto XVI,«en el momento del Juicio experimen-
tamos y acogemos este predominio de su amor sobre todo el mal en 
el mundo y en nosotros. El dolor del amor se convierte en nuestra 
salvación y nuestra alegría». [17]

El Juicio, entonces, se refiere a la salvación que esperamos y que 
Jesús nos ha obtenido con su muerte y resurrección. Por lo tanto, 
está dirigido a abrirnos al encuentro definitivo con Él. Y dado que no 
es posible pensar en ese contexto que el mal realizado quede escon-
dido, este necesita ser purificado, para permitirnos el paso definitivo 
al amor de Dios. Se comprende en este sentido la necesidad de rezar 
por quienes han finalizado su camino terreno; solidarizándose en la 
intercesión orante que encuentra su propia eficacia en la comunión 
de los santos, en el vínculo común que nos une con Cristo, primogé-
nito de la creación. De esta manera la indulgencia jubilar, en virtud 
de la oración, está destinada en particular a los que nos han prece-
dido, para que obtengan plena misericordia.

23. La indulgencia, en efecto, permite descubrir cuán ilimitada es 
la misericordia de Dios. No sin razón en la antigüedad el término 
«misericordia» era intercambiable con el de «indulgencia», precisa-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o250

mente porque pretende expresar la plenitud del perdón de Dios que 
no conoce límites.

El sacramento de la Penitencia nos asegura que Dios quita nuestros 
pecados. Resuenan con su carga de consuelo las palabras del Salmo: 
«Él perdona todas tus culpas y cura todas tus dolencias; rescata tu 
vida del sepulcro, te corona de amor y de ternura. […] El Señor es bon-
dadoso y compasivo, lento para enojarse y de gran misericordia; […] 
no nos trata según nuestros pecados ni nos paga conforme a nues-
tras culpas. Cuanto se alza el cielo sobre la tierra, así de inmenso es 
su amor por los que lo temen; cuanto dista el oriente del occidente, 
así aparta de nosotros nuestros pecados» (Sal 103, 3-4.8.10-12). La 
Reconciliación sacramental no es sólo una hermosa oportunidad 
espiritual, sino que representa un paso decisivo, esencial e irrenun-
ciable para el camino de fe de cada uno. En ella permitimos que Señor 
destruya nuestros pecados, que sane nuestros corazones, que nos 
levante y nos abrace, que nos muestre su rostro tierno y compasivo. 
No hay mejor manera de conocer a Dios que dejándonos reconciliar 
con Él (cf. 2Co 5, 20), experimentando su perdón. Por eso, no renun-
ciemos a la Confesión, sino redescubramos la belleza del sacramento 
de la sanación y la alegría, la belleza del perdón de los pecados.

Sin embargo, como sabemos por experiencia personal, el pecado 
«deja huella», lleva consigo unas consecuencias; no sólo exteriores, 
en cuanto consecuencias del mal cometido, sino también interiores, 
en cuanto «todo pecado, incluso venial, entraña apego desordenado 
a las criaturas que es necesario purificar, sea aquí abajo, sea des-
pués de la muerte, en el estado que se llama Purgatorio». [18] Por lo 
tanto, en nuestra humanidad débil y atraída por el mal, permane-
cen los «efectos residuales del pecado». Estos son removidos por la 
indulgencia, siempre por la gracia de Cristo, el cual, como escribió 
san Pablo VI, es «nuestra “indulgencia”». [19] La Penitenciaría Apos-
tólica se encargará de emanar las disposiciones para poder obtener 
y hacer efectiva la práctica de la indulgencia jubilar.

Esa experiencia colma de perdón no puede sino abrir el corazón y la 
mente a perdonar. Perdonar no cambia el pasado, no puede modi-



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 251

ficar lo que ya sucedió; y, sin embargo, el perdón puede permitir 
que cambie el futuro y se viva de una manera diferente, sin rencor, 
sin ira ni venganza. El futuro iluminado por el perdón hace posible 
que el pasado se lea con otros ojos, más serenos, aunque estén aún 
surcados por las lágrimas.

Durante el último Jubileo extraordinario instituí los Misioneros de 
la Misericordia, que siguen realizando una misión importante. Que 
durante el próximo Jubileo también ejerciten su ministerio, devol-
viendo la esperanza y perdonando cada vez que un pecador se dirige 
a ellos con corazón abierto y espíritu arrepentido. Que sigan siendo 
instrumentos de reconciliación y ayuden a mirar el futuro con la 
esperanza del corazón que proviene de la misericordia del Padre. 
Quisiera que los obispos aprovecharan su valioso servicio, envián-
dolos especialmente allí donde la esperanza se pone a dura prueba, 
como las cárceles, los hospitales y los lugares donde la dignidad de 
la persona es pisoteada; en las situaciones más precarias y en los 
contextos de mayor degradación, para que nadie se vea privado de 
la posibilidad de recibir el perdón y el consuelo de Dios.

24. La esperanza encuentra en la Madre de Dios su testimonio más 
alto. En ella vemos que la esperanza no es un fútil optimismo, sino 
un don de gracia en el realismo de la vida. Como toda madre, cada 
vez que María miraba a su Hijo pensaba en el futuro, y ciertamente 
en su corazón permanecían grabadas esas palabras que Simeón 
le había dirigido en el templo: «Este niño será causa de caída y de 
elevación para muchos en Israel; será signo de contradicción, y a ti 
misma una espada te atravesará el corazón». (Lc 2, 34-35). Por eso, 
al pie de la cruz, mientras veía a Jesús inocente sufrir y morir, aun 
atravesada por un dolor desgarrador, repetía su «sí», sin perder la 
esperanza y la confianza en el Señor. De ese modo ella cooperaba 
por nosotros en el cumplimiento de lo que había dicho su Hijo, anun-
ciando que «debía sufrir mucho y ser rechazado por los ancianos, los 
sumos sacerdotes y los escribas; que debía ser condenado a muerte 
y resucitar después de tres días» (Mc 8, 31), y en el tormento de ese 
dolor ofrecido por amor se convertía en nuestra Madre, Madre de la 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o252

esperanza. No es casual que la piedad popular siga invocando a la 
Santísima Virgen como Stella maris, un título expresivo de la espe-
ranza cierta de que, en los borrascosos acontecimientos de la vida, 
la Madre de Dios viene en nuestro auxilio, nos sostiene y nos invita 
a confiar y a seguir esperando.

A este respecto, me es grato recordar que el Santuario de Nuestra 
Señora de Guadalupe en la Ciudad de México se está preparando 
para celebrar, en el 2031, los 500 años de la primera aparición de 
la Virgen. Por medio de Juan Diego, la Madre de Dios hacía llegar 
un revolucionario mensaje de esperanza que aún hoy repite a todos 
los peregrinos y a los fieles: «¿Acaso no estoy yo aquí, que soy tu 
madre?». [20] Un mensaje similar se graba en los corazones en tan-
tos santuarios marianos esparcidos por el mundo, metas de numero-
sos peregrinos, que confían a la Madre de Dios sus preocupaciones, 
sus dolores y sus esperanzas. Que en este Año jubilar los santuarios 
sean lugares santos de acogida y espacios privilegiados para generar 
esperanza. Invito a los peregrinos que vendrán a Roma a detenerse 
a rezar en los santuarios marianos de la ciudad para venerar a la 
Virgen María e invocar su protección. Confío en que todos, especial-
mente los que sufren y están atribulados, puedan experimentar la 
cercanía de la más afectuosa de las madres que nunca abandona a 
sus hijos; ella que para el santo Pueblo de Dios es «signo de espe-
ranza cierta y de consuelo». [21]

25. Mientras nos acercamos al Jubileo, volvamos a la Sagrada Escri-
tura y sintamos dirigidas a nosotros estas palabras: «Nosotros, los 
que acudimos a él, nos sentimos poderosamente estimulados a afe-
rrarnos a la esperanza que se nos ofrece. Esta esperanza que nosotros 
tenemos es como un ancla del alma, sólida y firme, que penetra más 
allá del velo, allí mismo donde Jesús entró por nosotros, como precur-
sor» (Hb 6, 18-20). Es una invitación fuerte a no perder nunca la espe-
ranza que nos ha sido dada, a abrazarla encontrando refugio en Dios.

La imagen del ancla es sugestiva para comprender la estabilidad y la 
seguridad que poseemos si nos encomendamos al Señor Jesús, aun 
en medio de las aguas agitadas de la vida. Las tempestades nunca 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 253

podrán prevalecer, porque estamos anclados en la esperanza de la 
gracia, que nos hace capaces de vivir en Cristo superando el pecado, 
el miedo y la muerte. Esta esperanza, mucho más grande que las 
satisfacciones de cada día y que las mejoras de las condiciones de 
vida, nos transporta más allá de las pruebas y nos exhorta a cami-
nar sin perder de vista la grandeza de la meta a la que hemos sido 
llamados, el cielo.

El próximo Jubileo, por tanto, será un Año Santo caracterizado por la 
esperanza que no declina, la esperanza en Dios. Que nos ayude tam-
bién a recuperar la confianza necesaria —tanto en la Iglesia como 
en la sociedad— en los vínculos interpersonales, en las relaciones 
internacionales, en la promoción de la dignidad de toda persona y 
en el respeto de la creación. Que el testimonio creyente pueda ser en 
el mundo levadura de genuina esperanza, anuncio de cielos nuevos 
y tierra nueva (cf. 2P 3, 13), donde habite la justicia y la concordia 
entre los pueblos, orientados hacia el cumplimiento de la promesa 
del Señor.

Dejémonos atraer desde ahora por la esperanza y permitamos que a 
través de nosotros sea contagiosa para cuantos la desean. Que nues-
tra vida pueda decirles: «Espera en el Señor y sé fuerte; ten valor 
y espera en el Señor» (Sal 27, 14). Que la fuerza de esa esperanza 
pueda colmar nuestro presente en la espera confiada de la venida de 
Nuestro Señor Jesucristo, a quien sea la alabanza y la gloria ahora y 
por los siglos futuros.

Dado en Roma, en San Juan de Letrán, el 9 de mayo, Solemnidad de 
la Ascensión de Nuestro Señor Jesucristo, del año 2024, duodécimo 
de Pontificado.

Francisco



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o254

[1] Sermón 198, 2.

[2] Cf. Fuentes Franciscanas, n. 263, 6.10.

[3] Cf. Misericordiae Vultus, Bula de convocación del Jubileo Extraordinario de la Miseri­
cordia, nn. 1-3.

[4] Const. past. Gaudium et spes, n. 4.

[5] Carta enc. Laudato si’, n. 50.

[6] Cf. Catecismo de la Iglesia Católica, n. 2267.

[7] Carta enc. Laudato si’, n. 49.

[8] Carta enc. Fratelli tutti, n. 262.

[9] Carta enc. Laudato si’, n. 51.

[10] Símbolo niceno: H. Denzinger - A. Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum defini­
tionum et declarationum de rebus fidei et morum, n. 125.

[11] Ibíd.

[12] Símbolo de los Apóstoles: H. Denzinger - A. Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum 
definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, n. 30.

[13] Catecismo de la Iglesia Católica, n. 1817.

[14] Const. past. Gaudium et spes, n. 21.

[15] Misal Romano, Prefacio de difuntos I.

[16] Confesiones X, 28.

[17] Carta enc. Spe salvi, n. 47.

[18] Catecismo de la Iglesia Católica, n. 1472.

[19] Carta ap. Apostolorum limina (23 mayo 1974), II.

[20] Nican Mopohua, n. 119.

[21] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, n. 68.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 255

Sobre la concesión de la Indulgencia durante 
el Jubileo Ordinario del año 2025 convocado 
por Su Santidad el Papa Francisco

«Ahora ha llegado el momento de un nuevo Jubileo, para abrir de par en 
par la Puerta Santa una vez más y ofrecer la experiencia viva del amor 
de Dios» (Spes non confundit, 6). En la bula de convocación del Jubileo 
Ordinario del 2025, el Santo Padre, en el momento histórico actual en 
el que «la humanidad, desmemoriada de los dramas del pasado, está 
sometida a una prueba nueva y difícil cuando ve a muchas poblacio-
nes oprimidas por la brutalidad de la violencia» (Spes non confundit, 8), 
llama a todos los cristianos a hacerse peregrinos de esperanza. Esta 
es una virtud que hay queredescubrir en los signos de los tiempos, los 
cuales, encerrando «el anhelo del corazón humano, necesitado de la 
presencia salvífica de Dios, requieren ser transformados en signos de 
esperanza» (Spes non confundit, 7), que deberá provenir sobretodo de la 
gracia de Dios y de la plenitud de su misericordia.

Ya en la bula de convocación del Jubileo Extraordinario de la Miseri-
cordia del 2015, el Papa Francisco subrayó cuánto adquiría la Indul-
gencia en ese contexto «una relevancia particular» (Misericordiae Vul­
tus, 22), pues la misericordia de Dios «se transforma en indulgencia 
del Padre que a través de la Esposa de Cristo alcanza al pecador per-
donado y lo libera de todo residuo, consecuencia del pecado» (ibid.). 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o256

Análogamente hoy el Santo Padre declara que el don de la Indulgencia 
«permite descubrir cuán ilimitada es la misericordia de Dios. No sin 
razón en la antigüedad el término «misericordia» era intercambiable 
con el de «indulgencia», precisamente porque pretende expresar la 
plenitud del perdón de Dios que no conoce límites» (Spes non confundit, 
23). La Indulgencia es entonces, una gracia jubilar.

Por este motivo, también con ocasión del Jubileo Ordinario del 2025, 
por voluntad del Sumo Pontífice, este «Tribunal de Misericordia», a 
quien corresponde disponer todo lo que concierne a la concesión y 
al uso de la Indulgencia, pretende motivar los ánimos de los fieles 
para desear y alimentar el pío deseo de obtener la Indulgencia como 
don de gracia, propio y peculiar de cada Año Santo y establece las 
siguientes prescripciones, para que los fieles puedan usufructuar de 
las «disposiciones para poder obtener y hacer efectiva la práctica de 
la indulgencia jubilar» (Spes non confundit, 23).

Durante el Jubileo Ordinario del 2025 permanece en vigor cualquier 
otra concesión de Indulgencia. Todos los fieles verdaderamente arre-
pentidos, excluyendo todo afecto al pecado (cfr. Enchiridion Indulgen­
tiarum, IV ed., norm. 20, § 1) y movidos por espíritu de caridad y 
que, en el curso del Año Santo, purificados a través del sacramento 
de la penitencia y alimentados por la Santa Comunión, oren por las 
intenciones del Sumo Pontífice, podrán conseguir del tesoro de la 
Iglesia, plenísima Indulgencia, remisión y perdón de sus pecados, 
pudiéndose aplicar a las almas del Purgatorio en forma de sufragio:

I.- En las sagradas peregrinaciones

Los fieles, peregrinos de esperanza, podrán conseguir la Indulgencia 
Jubilar concedida por el Santo Padre si emprenderán una pía pere-
grinación:

–  �hacia cualquier lugar sagrado jubilar: participando devotamente en la 
Santa Misa (siempre que lo permitan las normas litúrgicas se podrá 
utilizar especialmente la Misa propia por el Jubileo o bien, la Misa 
votiva: para la reconciliación, por el perdón de los pecados, para 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 257

pedir la caridad y para fomentar la concordia); en una Misa ritual 
para conferir los sacramentos de iniciación cristiana o la Unción de 
los enfermos; en la celebración de la Palabra de Dios; en la Liturgia 
de las Horas (oficio de lecturas, laudes, vísperas); en el Via Crucis; en 
el Rosario mariano; en el himno del Akathistos; en una celebración 
penitencial, que concluya con las confesión individual de los peni-
tentes, como está establecido en el rito de la Penitencia (forma II);

–  �en Roma: en al menos una de las cuatro Basílicas Papales Mayores: 
de San Pedro en el Vaticano, del Santísimo Salvador en el Late-
rano, de Santa María la Mayor, de San Pablo Extramuros;

–  �en Tierra Santa: en al menos una de las tres Basílicas: del Santo 
Sepulcro en Jerusalén, de la Natividad en Belén, de la Anunciación 
en Nazaret;

–  �en otras circunscripciones eclesiásticas: en la iglesia catedral u otras 
iglesias y lugares sagrados designados por el Ordinario del lugar. 
Los Obispos tendrán en cuenta las necesidades de los fieles, así 
como la oportunidad misma para mantener intacto el significado 
de la peregrinación con toda su fuerza simbólica, capaz de mani-
festar la necesidad apremiante de conversión y de reconciliación;

II.- En las pías visitas a los lugares sagrados

También, los fieles podrán conseguir la Indulgencia jubilar si, indivi-
dualmente o en grupo, visitarán devotamente cualquier lugar jubilar 
y ahí, durante un período de tiempo adecuado, realizarán adoración 
eucarística y meditación, concluyendo con el Padre Nuestro, la Pro-
fesión de Fe en cualquier forma legítima e invocaciones a María, 
Madre de Dios, para que en este Año Santo todos «puedan expe-
rimentar la cercanía de la más afectuosa de las madres que nunca 
abandona a sus hijos» (Spes non confundit, 24).

Con la especial ocasión del Año jubilar, se podrán visitar también, 
además de los insignes lugares de peregrinación anteriormente 
dichos, estos otros lugares sagrados con las mismas condiciones:



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o258

–  �en Roma: la Basílica de la Santa Cruz en Jerusalén, la Basílica de 
San Lorenzo al Verano, la Basílica de San Sebastián (se recomienda 
vivamente la devota visita llamada «de las siete Iglesias», tan que-
rida por San Felipe Neri), el Santuario del Divino Amor, la Iglesia 
de Santo Spirito in Sassia, la Iglesia de San Pablo alle Tre Fontane, 
lugar del Martirio del Apóstol, las Catacumbas cristianas; las igle-
sias de los caminos jubilares dedicadas respectivamente al Iter 
Europaeum y las iglesias dedicadas a las Mujeres Patronas de Europa 
y Doctoras de la Iglesia (Basílica de Santa María sopra Minerva, Igle-
sia de Santa Brígida en Campo de’ Fiori, Iglesia de Santa María 
della Vittoria, Iglesia de Trinità dei Monti, Basílica de Santa Cecilia 
en Trastevere, Basílica de San Agustín en Campo Marzio);

–  �en otros lugares del mundo: las dos Basílicas Papales menores de 
Asís: de San Francisco y de Santa María de los Ángeles; las Basí-
licas Pontificias de la Virgen de Loreto, de la Virgen de Pompeya, 
de San Antonio de Padua; cualquier Basílica menor, iglesia cate-
dral, iglesia concatedral, santuario mariano, así como, para utili-
dad de los fieles, cualquier insigne iglesia colegiada o santuario 
designado por cada Obispo diocesano o eparquial, como también 
santuarios nacionales o internacionales, «lugares santos de aco-
gida y espacios privilegiados para generar esperanza» (Spes non 
confundit, 24), indicados por las Conferencias Episcopales.

Los fieles verdaderamente arrepentidos que no podrán participar 
en las solemnes celebraciones, en las peregrinaciones y en las pías 
visitas por graves motivos (especialmente todas las monjas y los 
monjes de clausura, los ancianos, los enfermos, los reclusos, como 
también aquellos que, en hospitales o en otros lugares de cuidados, 
prestan servicio continuo a los enfermos), conseguirán la Indulgen­
cia jubilar, con las mismas condiciones si, unidos en espíritu a los 
fieles en presencia, particularmente en los momentos en los cuales 
las palabras del Sumo Pontífice o de los Obispos diocesanos sean 
trasmitidas a través de los medios de comunicación, recitarán en la 
propia casa o ahí donde el impedimento les permita (p. ej. en la capi-
lla del monasterio, del hospital, de la casa de cuidados, de la cárcel…) 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 259

el Padre Nuestro, la Profesión de Fe en cualquier forma legítima y 
otras oraciones conforme a las finalidades del Año Santo, ofreciendo 
sus sufrimientos o dificultades de la propia vida;

III.- En las obras de misericordia y de penitencia

Además, los fieles podrán conseguir la Indulgencia jubilar si, con 
ánimo devoto, participarán en las Misiones populares, en ejercicios 
espirituales u otros encuentros de formación sobre los textos del Con­
cilio Vaticano II y del Catecismo de la Iglesia Católica, que se realicenen 
una iglesia u otro lugar adecuado, según la intencióndel Santo Padre.

No obstante la norma según la cual se puede conseguir solo una 
Indulgencia plenaria al día (cfr. Enchiridion Indulgentiarum, IV ed., 
norm. 18, § 1), los fieles que habrán emitido el acto de caridad 
en favor de las almas del Purgatorio, si se acercan legítimamente 
al sacramento de la Comunión una segunda vez en el mismo día, 
podrán conseguir dos veces en el mismo día la Indulgencia plenaria, 
aplicable solo a los difuntos (se entiende al interno de una celebra-
ción Eucarística; cfr. can 917 y Pontificia Comisión para la interpre-
tación auténtica del CIC, Responsa ad dubia, 1, 11 jul. 1984). A través 
de esta doble oblación, se realiza un laudable ejercicio de caridad 
sobrenatural, por el vínculo mediante el cual están unidos en el 
Cuerpo místico de Cristo los fieles que aun peregrinan en la tierra, 
junto con aquellos que ya han terminado su camino, pues «la indul-
gencia jubilar, en virtud de la oración, está destinada en particular a 
los que nos han precedido, para que obtengan plena misericordia» 
(Spes non confundit, 22).

Pero, de manera más peculiar, precisamente «en el Año jubilar 
estamos llamados a ser signos tangibles de esperanza para tantos 
hermanos y hermanas que viven en condiciones de penuria» (Spes 
non confundit, 10): por lo tanto, la Indulgencia está unida también a 
las obras de misericordia y de penitencia, con las cuales se testi-
monia la conversión emprendida. Los fieles, siguiendo el ejemplo 
y el mandato de Cristo, sean estimulados a realizar más frecuente-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o260

mente obras de caridad o misericordia, principalmente al servicio 
de aquellos hermanos que se encuentran agobiados por diversas 
necesidades. Redescubran más precisamente «las obras de mise­
ricordia corporales: dar de comer al hambriento, dar de beber al 
sediento, vestir al desnudo, acoger al forastero, asistir los enfermos, 
visitar a los presos, enterrar a los muertos» (Misericordiae vultus, 15) 
y redescubran asimismo «las obras de misericordia espirituales: dar 
consejo al que lo necesita, enseñar al que no sabe, corregir al que 
yerra, consolar al triste, perdonar las ofensas, soportar con pacien-
cia las personas molestas, rogar a Dios por los vivos y por los difun-
tos» (ibid.).

Del mismo modo, los fieles podrán conseguir la Indulgencia jubilar 
si se dirigirán a visitar por un tiempo adecuado a los hermanos que 
se encuentran en necesidad o en dificultad (enfermos, encarcela-
dos, ancianos en soledad, personas con capacidades diferentes…), 
como realizando una peregrinación hacia Cristo presente en ellos 
(cfr. Mt 25, 34-36) y siguiendo las habituales condiciones espiritua-
les, sacramentales y de oración. Los fieles, sin duda, podrán repetir 
tales visitas en el curso del Año Santo, obteniendo en cada una de 
ellas la Indulgencia plenaria, incluso cotidianamente.

La Indulgencia plenaria jubilar podrá ser conseguida también 
mediante iniciativas que ayuden en modo concreto y generoso al 
espíritu penitencial que es como el alma del Jubileo, redescubriendo 
en particular el valor penitencial del viernes: absteniéndose, en espí-
ritu de penitencia, al menos durante un día de distracciones banales 
(reales y también virtuales, inducidas, por ejemplo, por los medios 
de comunicación y por las redes sociales) y de consumos super-
fluos (por ejemplo ayunando o practicando la abstinencia según las 
normas generales de la Iglesia y las especificaciones de los Obis-
pos), así como otorgando una proporcionada suma de dinero a los 
pobres; sosteniendo obras de carácter religioso o social, especial-
mente en favor de la defensa y protección de la vida en cada etapa y 
de la calidad de la misma, de la infancia abandonada, de la juventud 
en dificultad, de los ancianos necesitados o solos, de los migrantes 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 261

de diversos Países «que abandonan su tierra en busca de una vida 
mejor para ellos y sus familias» (Spes non confundit, 13); dedicando 
una adecuada parte del propio tiempo libre a actividades de volun-
tariado, que sean de interés para la comunidad u otras formas simi-
lares de compromiso personal.

Todos los Obispos diocesanos o eparquiales y aquellos que en el 
derecho son equiparables a ellos, en el día más oportuno de este 
tiempo jubilar, en ocasión de la principal celebración en la catedral 
y en cada una de las iglesias jubilares, podrán impartir la Bendición 
Papal con anexa Indulgencia plenaria, conseguible por todos los fie-
les que reciban tal Bendición con las habituales condiciones.

Para que sea pastoralmente facilitado el acceso al sacramento de 
la Penitencia y conseguir el perdón divino a través del poder de 
las Llaves, los Ordinarios locales están invitados a conceder a los 
canónigos y a los sacerdotes, que en las Catedrales y en las Iglesias 
designadas para el Año Santo podrán escuchar las confesiones de 
los fieles, las facultades limitadamente al foro interno, de las cua-
les, para los fieles de las Iglesias orientales, en el can. 728, § 2 del 
CCEO, y en el caso de una eventual reserva, aquellas para el can. 
727, excluyendo, como es evidente, los casos considerados en el can. 
728, § 1; mientras que, para los fieles de la Iglesia latina, las faculta-
des referidas en el can. 508, § 1 del CIC.

En este sentido, esta Penitenciaría exhorta a todos los sacerdotes a 
ofrecer con generosa disponibilidad y dedicación de sí, la más amplia 
posibilidad a los fieles de aprovechar los medios de la salvación, asu-
miendo y publicando horarios para las confesiones, en acuerdo con 
los párrocos o rectores de las iglesias vecinas, encontrándose en el 
confesionario, programando celebraciones penitenciales con fechas 
fijas y frecuentes, ofreciendo también la más amplia disponibilidad 
de sacerdotes que, por alcanzar el límite de edad, no tienen encargos 
pastorales definidos. Además, según las posibilidades se recuerde, 
en conformidad con el Motu proprio Misericordia Dei, la oportunidad 
pastoral de escuchar las Confesiones también durante la celebración 
de la Santa Misa.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o262

Para agilizar la tarea de los confesores, la Penitenciaría Apostólica, 
por mandato del Santo Padre, dispone que los sacerdotes que acom-
pañarán o se unirán a peregrinaciones jubilares fuera de la propia 
Diócesis, puedan valerse de las mismas facultades de las cuales fue-
ron provistos en la propia Diócesis por la legítima autoridad. Espe-
ciales facultades serán después conferidas por esta Penitenciaría 
Apostólica a los penitenciarios de las basílicas papales romanas, a 
los canónigos penitenciarios o a los penitenciarios diocesanos insti-
tuidos en cada circunscripción eclesiástica.

Los confesores, después de haber instruido a los fieles sobre la gra-
vedad de los pecados a los cuales viene anexa una reserva o una 
censura, determinarán, con caridad pastoral, apropiadas peniten-
cias sacramentales, tales que les conduzcan lo más posible a un 
arrepentimiento estable y, según la naturaleza de los casos, invita-
rán a la reparación de eventuales escándalos y daños.

Finalmente, la Penitenciaría invita vivamente a los Obispos, en 
cuanto detentores del triple munus de enseñar, de guiar y de san-
tificar, a cuidar la exposición clara de las disposiciones y princi-
pios aquí propuestos para la santificación de los fieles, teniendo en 
cuenta de modo especial las circunstancias del lugar, de la cultura 
y de las tradiciones. Una catequesis adecuada a las características 
socio-culturales de cada pueblo, podrá proponer de manera eficaz 
el Evangelio y la totalidad del mensaje cristiano, radicando más pro-
fundamente en los corazones el deseo de este don único, obtenido 
en virtud de la mediación de la Iglesia.

El presente Decreto tiene validez durante todo el Jubileo Ordinario 
del 2025, independientemente de cualquier disposición en contrario.

Dado en Roma, en la sede de la Penitenciaría Apostólica, el 13 de 
mayo de 2024, Memoria de la Beata Virgen María de Fátima.

Angelo Card. De Donatis 
Penitenciario Mayor

S.E. Mons. Krzysztof Nykiel 
Regente



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 263

Discurso del Santo Padre Francisco en la 
sesión del G7 sobre inteligencia artificial

Estimadas señoras, distinguidos señores:

Me dirijo hoy a ustedes, líderes del Foro Intergubernamental del G7, 
con una reflexión sobre los efectos de la inteligencia artificial en el 
futuro de la humanidad.

«La Sagrada Escritura atestigua que Dios ha dado a los hombres 
su Espíritu para que tengan «habilidad, talento y experiencia en la 
ejecución de toda clase de trabajos» (Ex 35, 31)» [1]. La ciencia y la 
tecnología son, por lo tanto, producto extraordinario del potencial 
creativo que poseemos los seres humanos [2].

Ahora bien, la inteligencia artificial se origina precisamente a partir 
del uso de este potencial creativo que Dios nos ha dado.

Dicha inteligencia artificial, como sabemos, es un instrumento 
extremadamente poderoso, que se emplea en numerosas áreas de 
la actividad humana: de la medicina al mundo laboral, de la cul-
tura al ámbito de la comunicación, de la educación a la política. 
Y es lícito suponer, entonces, que su uso influirá cada vez más en 
nuestro modo de vivir, en nuestras relaciones sociales y en el futuro, 
incluso en la manera en que concebimos nuestra identidad como 
seres humanos [3].



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o264

El tema de la inteligencia artificial, sin embargo, a menudo es perci-
bido de modo ambivalente: por una parte, entusiasma por las posi-
bilidades que ofrece; por otra, provoca temor ante las consecuencias 
que podrían llegar a producirse. A este respecto podríamos decir 
que todos nosotros, aunque en diferente medida, estamos atravesa-
dos por dos emociones: somos entusiastas cuando imaginamos los 
progresos que se pueden derivar de la inteligencia artificial, pero, 
al mismo tiempo, nos da miedo cuando constatamos los peligros 
inherentes a su uso [4].

No podemos dudar, ciertamente, de que la llegada de la inteligencia 
artificial representa una auténtica revolución cognitiva-industrial, 
que contribuirá a la creación de un nuevo sistema social caracteri-
zado por complejas transformaciones de época. Por ejemplo, la inte-
ligencia artificial podría permitir una democratización del acceso al 
saber, el progreso exponencial de la investigación científica, la posi-
bilidad de delegar a las máquinas los trabajos desgastantes; pero, 
al mismo tiempo, podría traer consigo una mayor inequidad entre 
naciones avanzadas y naciones en vías de desarrollo, entre clases 
sociales dominantes y clases sociales oprimidas, poniendo así en 
peligro la posibilidad de una «cultura del encuentro» y favoreciendo 
una «cultura del descarte».

La magnitud de estas complejas transformaciones está vinculada 
obviamente al rápido desarrollo tecnológico de la misma inteligencia 
artificial.

Es precisamente este poderoso avance tecnológico el que hace de la 
inteligencia artificial un instrumento fascinante y tremendo al mismo 
tiempo, y exige una reflexión a la altura de la situación.

En esa dirección tal vez se podría partir de la constatación de que la 
inteligencia artificial es sobre todo un instrumento. Y resulta espontá-
neo afirmar que los beneficios o los daños que esta conlleve depen-
derán de su uso.

Esto es cierto, porque ha sido así con cada herramienta construida 
por el ser humano desde el principio de los tiempos. 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 265

Nuestra capacidad de construir herramientas, en una cantidad y 
complejidad que no tiene igual entre los seres vivos, nos habla de 
una condición tecno-humana. El ser humano siempre ha mantenido 
una relación con el ambiente mediada por los instrumentos que iba 
produciendo. No es posible separar la historia del hombre y de la 
civilización de la historia de esos instrumentos. Algunos han querido 
leer en todo eso una especie de privación, un déficit del ser humano, 
como si, a causa de esa carencia, estuviera obligado a dar vida a la 
tecnología [5]. Una mirada atenta y objetiva en realidad nos muestra 
lo contrario. Vivimos una condición de ulterioridad respecto a nues-
tro ser biológico; somos seres inclinados hacia el fuera-de-nosotros, 
es más, radicalmente abiertos al más allá. De aquí se origina nuestra 
apertura a los otros y a Dios; de aquí nace el potencial creativo de 
nuestra inteligencia en términos de cultura y de belleza; de aquí, por 
último, se origina nuestra capacidad técnica. La tecnología es así 
una huella de nuestra ulterioridad.

Sin embargo, el uso de nuestras herramientas no siempre está diri-
gido unívocamente al bien. Aun cuando el ser humano siente dentro 
de sí una vocación al más allá y al conocimiento vivido como instru-
mento de bien al servicio de los hermanos y hermanas, y de la casa 
común (cf. Gaudium et spes, 16), esto no siempre sucede. Es más, no 
pocas veces, precisamente gracias a su libertad radical, la humani-
dad ha pervertido los fines de su propio ser, transformándose en ene-
miga de sí misma y del planeta [6]. La misma suerte pueden correr 
los instrumentos tecnológicos. Solamente si se garantiza su vocación 
al servicio de lo humano, los instrumentos tecnológicos revelarán no 
sólo la grandeza y la dignidad única del ser humano, sino también el 
mandato que este último ha recibido de «cultivar y cuidar» el planeta 
y todos sus habitantes (cf. Gn 2, 15). Hablar de tecnología es hablar de 
lo que significa ser humanos y, por tanto, de nuestra condición única 
entre libertad y responsabilidad, es decir, significa hablar de ética.

De hecho, cuando nuestros antepasados afilaron piedras de sílex 
para hacer cuchillos, los usaron tanto para cortar pieles para ves-
tirse como para eliminarse entre sí. Lo mismo podría decirse de 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o266

otras tecnologías mucho más avanzadas, como la energía producida 
por la fusión de los átomos, como ocurre en el Sol,que podría utili-
zarse para producir energía limpia y renovable, pero también para 
reducir nuestro planeta a cenizas.

Pero la inteligencia artificial es una herramienta aún más compleja. 
Yo diría que es una herramienta sui generis. Así, mientras que el 
uso de una herramienta simple —como un cuchillo— está bajo el 
control del ser humano que lo utiliza y su buen uso depende sólo 
de él,la inteligencia artificial, en cambio, puede adaptarse de forma 
autónoma a la tarea que se le asigne y, si se diseña de esa manera, 
podría tomar decisiones independientemente del ser humano para 
alcanzar el objetivo fijado [7].

Conviene recordar siempre que la máquina puede, en algunas for-
mas y con estos nuevos medios, elegir por medio de algoritmos. Lo 
que hace la máquina es una elección técnica entre varias posibilida-
des y se basa en criterios bien definidos o en inferencias estadísticas.
El ser humano, en cambio, no sólo elige, sino que en su corazón es 
capaz de decidir. La decisión es un elemento que podríamos definir 
el más estratégico de una elección y requiere una evaluación prác-
tica. A veces, frecuentemente en la difícil tarea de gobernar, tam-
bién estamos llamados a decidir con consecuencias para muchas 
personas. Desde siempre la reflexión humana habla a este propó-
sito de sabiduría, la phronesis de la filosofía griega y, al menos en 
parte, la sabiduría de la Sagrada Escritura. Frente a los prodigios de 
las máquinas, que parecen saber elegir de manera independiente, 
debemos tener bien claro que al ser humano le corresponde siempre 
la decisión, incluso con los tonos dramáticos y urgentes con que a 
veces ésta se presenta en nuestra vida. Condenaríamos a la humani-
dad a un futuro sin esperanza si quitáramos a las personas la capa-
cidad de decidir por sí mismas y por sus vidas, condenándolas a 
depender de las elecciones de las máquinas. Necesitamos garantizar 
y proteger un espacio de control significativo del ser humano sobre 
el proceso de elección utilizado por los programas de inteligencia 
artificial. Está en juego la misma dignidad humana.



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 267

Precisamente sobre este tema, permítanme insistir en que, en un 
drama como el de los conflictos armados, es urgente replantearse 
el desarrollo y la utilización de dispositivos como las llamadas 
«armas autónomas letales» para prohibir su uso, empezando desde 
ya por un compromiso efectivo y concreto para introducir un control 
humano cada vez mayor y significativo. Ninguna máquina debería 
elegir jamás poner fin a la vida de un ser humano.

Hay que añadir, además, que el buen uso, al menos de las formas 
avanzadas de inteligencia artificial, no estará plenamente bajo el 
control ni de los usuarios ni de los programadores que definieron sus 
objetivos iniciales en el momento de elaborarlos.Y esto es tanto más 
cierto cuanto que es muy probable que, en un futuro no lejano, los 
programas de inteligencias artificiales puedan comunicarse direc-
tamente entre sí, para mejorar su rendimiento. Y, si en el pasado, los 
seres humanos que utilizaron herramientas simples vieron su exis-
tencia modelada por estos últimos —el cuchillo les permitió sobrevi-
vir al frío pero también desarrollar el arte de la guerra—, ahora que 
los seres humanos han modelado un instrumento complejo, verán 
que este modelará aún más su existencia [8].

El mecanismo básico de la inteligencia artificial

Permítanme ahora detenerme brevemente sobre la complejidad 
de la inteligencia artificial.Básicamente, la inteligencia artificial es 
una herramienta diseñada para resolver un problema y funciona 
mediante un encadenamiento lógico de operaciones algebraicas, 
realizado en base a categorías de datos,que se comparan para des-
cubrir correlaciones y mejorar su valor estadístico mediante un pro-
ceso de autoaprendizaje basado en la búsqueda de datos adicionales 
y la automodificación de sus procedimientos de cálculo.

La inteligencia artificial está diseñada de este modo para resolver pro-
blemas específicos, pero para quienes la utilizan la tentación de obte-
ner, a partir de las soluciones puntuales que propone, deducciones 
generales, incluso de orden antropológico, es a menudo irresistible.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o268

Un buen ejemplo es el uso de programas diseñados para ayudar a 
los magistrados en las decisiones relativas a la concesión de pri-
sión domiciliaria a presos que están cumpliendo una condena en 
una institución penitenciaria. En este caso, se pide a la inteligen-
cia artificial que prevea la probabilidad de reincidencia del delito 
cometido por un condenado a partir de categorías prefijadas (tipo 
de delito, comportamiento en prisión, evaluación psicológica y otros) 
lo que permite a la inteligencia artificial tener acceso a categorías 
de datos relacionados con la vida privada de la persona detenida 
(origen étnico, nivel educativo, línea de crédito, etc.). El uso de tal 
metodología —que a veces corre el riesgo de delegar de facto en una 
máquina la última palabra sobre el destino de una persona— puede 
llevar implícitamente la referencia a los prejuicios inherentes a las 
categorías de datos utilizados por la inteligencia artificial.

El ser clasificado en un cierto grupo étnico o, más prosaicamente, 
el haber cometido hace años una pequeña infracción —el no haber 
pagado, por ejemplo, una multa por aparcar en zona prohibida—, 
influirá, de hecho, en la decisión acerca de la concesión de la prisión 
domiciliaria. Por el contrario, el ser humano está siempre en evolu-
ción y es capaz de sorprender con sus acciones, algo que la máquina 
no puede tener en cuenta.

Hay que evidenciar también que aplicaciones análogas a ésta de la 
que estamos hablando se multiplicarán gracias al hecho de que los 
programas de inteligencia artificial estarán cada vez más dotados 
de la capacidad de interactuar directamente con los seres humanos 
(chatbots), sosteniendo conversaciones y estableciendo relaciones 
de cercanía con ellos, con frecuencia muy agradables y tranquili-
zadoras, en cuanto tales programas de inteligencia artificial están 
diseñados para aprender a responder, de forma personalizada, a las 
necesidades físicas y psicológicas de los seres humanos.

Olvidar que la inteligencia artificial no es otro ser humano y que no 
puede proponer principios generales, es a veces un gran error que 
parte de la profunda necesidad de los seres humanos de encontrar 
una forma estable de compañía, o bien de un presupuesto subcons-



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 269

ciente, es decir, de la creencia de que las observaciones obtenidas 
mediante un mecanismo de cálculo estén dotadas de las cualidades 
de certeza indiscutible y de universalidad indudable.

Esta suposición es, sin embargo, descabellada, como demuestra el 
examen de los límites intrínsecos del cálculo mismo. La inteligen-
cia artificial usa operaciones algebraicas que se realizan según una 
secuencia lógica (por ejemplo, si el valor de X es superior al de Y, 
multiplica X por Y; si no divide X por Y). Este método de cálculo —
denominado algoritmo— no está dotado ni de objetividad ni de neu-
tralidad [9]. Al estar basado en el álgebra puede examinar sólo rea-
lidades formalizadas en términos numéricos [10].

No hay que olvidar, además, que los algoritmos diseñados para 
resolver problemas muy complejos son sofisticados de tal manera 
que hacen muy difícil a los propios programadores la comprensión 
exacta de cómo estos sean capaces de alcanzar sus resultados. 
Esta tendencia a la sofisticación corre el riesgo de acelerarse nota-
blemente con la introducción de los ordenadores cuánticos que no 
operan con circuitos binarios (semiconductores o microchips), sino 
según las leyes, bastante articuladas, de la física cuántica. Por otra 
parte, la continua introducción de microchips cada vez más eficaces 
es la causa del predominio del uso de la inteligencia artificial por 
parte de las pocas naciones que disponen de ella.

La calidad de las respuestas que los programas de inteligencia arti-
ficial pueden dar, sean más o menos sofisticadas, depende en última 
instancia de los datos que manejan y de cómo estos los estructuran.

Finalmente, me gustaría señalar un último ámbito en el que emerge 
claramente la complejidad del mecanismo de la llamada inteligen-
cia artificial generativa (Generative Artificial Inteligence). Nadie duda 
de que hoy en día están a disposición magníficos instrumentos de 
acceso al conocimiento que permiten incluso el autoaprendizaje 
(self-learning) y la autotutoría (self-tutoring) en una gran cantidad de 
campos. Muchos de nosotros nos hemos quedado sorprendidos por 
las aplicaciones fácilmente accesibles en línea para componer un 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o270

texto o producir una imagen sobre cualquier tema o materia. Esto 
atrae de forma especial a los estudiantes que, cuando deben prepa-
rar los trabajos, hacen un uso desmedido.

Estos alumnos, que a menudo están mucho más preparados y 
acostumbrados al uso de la inteligencia artificial que sus profeso-
res, olvidan, sin embargo, que la denominada inteligencia artificial 
generativa, en sentido estricto, no es propiamente «generativa». En 
realidad, lo que esta hace es buscar información en los macroda-
tos (big data) y confeccionarla en el estilo que se le ha pedido. No 
desarrolla conceptos o análisis nuevos. Repite lo que encuentra, 
dándole una forma atractiva. Y cuanto más repetida encuentra una 
noción o una hipótesis, más la considera legítima y válida. Más que 
«generativa», se la podría llamar «reforzadora», en el sentido de que 
reordena los contenidos existentes, contribuyendo a consolidarlos, 
muchas veces sin controlar si tienen errores o prejuicios.

De este modo, no sólo se corre el riesgo de legitimar la difusión de 
noticias falsas y robustecer la ventaja de una cultura dominante, 
sino de minar también el proceso educativo en ciernes (in nuce). La 
educación, que debería dar a los estudiantes la posibilidad de una 
reflexión auténtica, corre el riesgo de reducirse a una repetición de 
nociones, que se considerarán cada vez más incontestables, simple-
mente a causa de ser continuamente presentadas [11].

Poner de nuevo al centro la dignidad de la persona 
en vista de una propuesta ética compartida

A lo que ya hemos dicho se añade una observación más general. 
La época de innovación tecnológica que estamos atravesando, en 
efecto, se acompaña de una particular e inédita coyuntura social, en 
la que cada vez es más difícil encontrar puntos de encuentro sobre 
los grandes temas de la vida social. Incluso en comunidades caracte-
rizadas por una cierta continuidad cultural, se crean con frecuencia 
encendidos debates y choques que hacen difícil llegar a acuerdos 
y soluciones políticas compartidas, orientadas a la búsqueda de lo 



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 271

que es bueno y justo. Además de la complejidad de las legítimas 
visiones que caracterizan a la familia humana, emerge un factor 
que parece acomunar estas distintas instancias. Se registra una 
pérdida o al menos un oscurecimiento del sentido de lo humano y 
una aparente insignificancia del concepto de dignidad humana [12]. 
Pareciera que se está perdiendo el valor y el profundo significado 
de una de las categorías fundamentales de Occidente: la categoría 
de persona humana. Y es así que en esta época en la que los progra-
mas de inteligencia artificial cuestionan al ser humano y su actuar, 
precisamente la debilidad del ethos vinculada a la percepción del 
valor y de la dignidad de la persona humana corre el riesgo de ser 
el mayor daño (vulnus) en la implementación y el desarrollo de estos 
sistemas. No debemos olvidar que ninguna innovación es neutral. 
La tecnología nace con un propósito y, en su impacto en la sociedad 
humana, representa siempre una forma de orden en las relaciones 
sociales y una disposición de poder, que habilita a alguien a realizar 
determinadas acciones impidiéndoselo a otros. Esta dimensión de 
poder que es constitutiva de la tecnología incluye siempre, de una 
manera más o menos explícita, la visión del mundo de quien la ha 
realizado o desarrollado.

Esto vale también para los programas de inteligencia artificial. Con 
el fin de que estos instrumentos sean para la construcción del bien 
y de un futuro mejor, deben estar siempre ordenados al bien de todo 
ser humano. Deben contener una inspiración ética.

La decisión ética, de hecho, es aquella que tiene en cuenta no sólo 
los resultados de una acción, sino también los valores en juego y 
los deberes que se derivan de esos valores. Por esto he acogido con 
satisfacción la firma en Roma, en 2020, de la Rome Call for AI Ethics 
[13] y su apoyo a esa forma de moderación ética de los algoritmos 
y de los programas de inteligencia artificial que he llamado «algo-
rética» [14]. En un contexto plural y global, en el que también se 
muestran las distintas sensibilidades y plurales jerarquías en las 
escalas de valores, parecería difícil encontrar una única jerarquía 
de valores. Pero en el análisis ético podemos recurrir además a 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o272

otros tipos de instrumentos. Si nos cuesta definir un solo conjunto 
de valores globales, podemos encontrar principios compartidos 
con los cuales afrontar y disminuir eventuales dilemas y conflic-
tos de la vida.

Por esta razón ha nacido la Rome Call. En el término «algorética» se 
condensa una serie de principios que se revelan como una plata-
forma global y plural capaz de encontrar el apoyo de las culturas, las 
religiones, las organizaciones internacionales y las grandes empre-
sas protagonistas de este desarrollo.

La política que se necesita

No podemos, por tanto, ocultar el riesgo concreto, porque es inhe-
rente a su mecanismo fundamental, de que la inteligencia artificial 
limite la visión del mundo a realidades que pueden expresarse en 
números y encerradas en categorías preestablecidas, eliminando la 
aportación de otras formas de verdad e imponiendo modelos antro-
pológicos, socioeconómicos y culturales uniformes. El paradigma 
tecnológico encarnado por la inteligencia artificial corre el riesgo de 
dar paso a un paradigma mucho más peligroso, que ya he identifi-
cado con el nombre de «paradigma tecnocrático» [15]. No podemos 
permitir que una herramienta tan poderosa e indispensable como 
la inteligencia artificial refuerce tal paradigma, sino que más bien 
debemos hacer de la inteligencia artificial un baluarte precisamente 
contra su expansión.

Y es precisamente aquí donde urge la acción política, como recuerda 
la encíclica Fratelli tutti. Ciertamente «para muchos la política hoy es 
una mala palabra, y no se puede ignorar que detrás de este hecho 
están a menudo los errores, la corrupción, la ineficiencia de algu-
nos políticos. A esto se añaden las estrategias que buscan debili-
tarla, reemplazarla por la economía o dominarla con alguna ideolo-
gía. Pero, ¿puede funcionar el mundo sin política? ¿Puede haber un 
camino eficaz hacia la fraternidad universal y la paz social sin una 
buena política?» [16].



N .º  2  -  Ma i o - A g o s t o  2 024 273

Nuestra respuesta a estas últimas preguntas es: ¡no! ¡La política 
sirve! Quiero reiterar en esta ocasión que «ante tantas formas mez-
quinas e inmediatistas de política […], la grandeza política se mues-
tra cuando, en momentos difíciles, se obra por grandes principios y 
pensando en el bien común a largo plazo. Al poder político le cuesta 
mucho asumir este deber en un proyecto de nación y más aún en un 
proyecto común para la humanidad presente y futura» [17].

Estimadas señoras, distinguidos señores:

Mi reflexión sobre los efectos de la inteligencia artificial en el futuro 
de la humanidad nos lleva así a la consideración de la importancia 
de la «sana política» para mirar con esperanza y confianza nuestro 
futuro. Como he dicho en otra ocasión,«la sociedad mundial tiene 
serias fallas estructurales que no se resuelven con parches o solu-
ciones rápidas meramente ocasionales. Hay cosas que deben ser 
cambiadas con replanteos de fondo y transformaciones importan-
tes. Sólo una sana política podría liderarlo, convocando a los más 
diversos sectores y a los saberes más variados. De esa manera, una 
economía integrada en un proyecto político, social, cultural y popu-
lar que busque el bien común puede «abrir camino a oportunida-
des diferentes, que no implican detener la creatividad humana y su 
sueño de progreso, sino orientar esa energía con cauces nuevos» 
(Laudato si’, 191)» [18].

Este es precisamente el caso de la inteligencia artificial. Corresponde 
a cada uno hacer un buen uso de ella, y corresponde a la política 
crear las condiciones para que ese buen uso sea posible y fructífero.

Gracias.

Francisco



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o274

[1] Mensaje para la 57 Jornada Mundial de la Paz (1 enero 2024), 1.

[2] Cf. ibíd.

[3] Cf. ibíd., 2.

[4] Esta ambivalencia ya había sido advertida por el Papa san Pablo VI en su Dis-
curso al personal del «Centro de Automación de Análisis Lingüísticos» del Aloi-
siano de Gallarate (19 junio 1964).

[5] Cf. A. Gehlen, L’uomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, Milán 1983, 43.

[6] Carta enc. Laudato si’ sobre el cuidado de la casa común (24 mayo 2015), 102-114.

[7] Cf. Mensaje para la 57 Jornada Mundial de la Paz (1 enero 2024), 3.

[8] Las ideas de Marshall McLuhan y John M. Culkin son particularmente relevantes 
para comprender las consecuencias del uso de la inteligencia artificial.

[9] Cf. Discurso a los participantes en la Plenaria de la Pontificia Academia para la Vida 
(28 febrero 2020).

[10] Cf. Mensaje para la 57 Jornada Mundial de la Paz (1 enero 2024), 4.

[11] Cf. ibíd., 3 y 7.

[12] Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, Declaración Dignitas infinita sobre la dig­
nidad humana (2 abril 2024).

[13] Cf. Discurso a los participantes en la Plenaria de la Pontificia Academia para la Vida 
(28 febrero 2020).

[14] Cf. Discurso a los participantes en el Congreso «Promoting Digital Child Dignity – From 
Concept to Action» (14 noviembre 2019); Discurso a los participantes en la Plenaria de la 
Pontificia Academia para la Vida (28 febrero 2020).

[15] Para una exposición más amplia, remito a mi Carta encíclica Laudato si’ sobre el 
cuidado de la casa común (24 mayo 2015).

[16] Carta enc. Fratelli tutti sobre la fraternidad y la amistad social (3 octubre 2020), 
176.

[17] Ibíd., 178.

[18] Ibíd., 179.






	_GoBack

	Botón 12: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 
	Página 59: 
	Página 61: 
	Página 63: 
	Página 65: 
	Página 67: 
	Página 69: 
	Página 71: 
	Página 73: 
	Página 75: 
	Página 77: 
	Página 79: 
	Página 81: 
	Página 83: 
	Página 85: 
	Página 87: 
	Página 89: 
	Página 91: 
	Página 93: 
	Página 95: 
	Página 97: 
	Página 99: 
	Página 101: 
	Página 103: 

	Botón 14: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 
	Página 59: 
	Página 61: 
	Página 63: 
	Página 65: 
	Página 67: 
	Página 69: 
	Página 71: 
	Página 73: 
	Página 75: 
	Página 77: 
	Página 79: 
	Página 81: 
	Página 83: 
	Página 85: 
	Página 87: 
	Página 89: 
	Página 91: 
	Página 93: 
	Página 95: 
	Página 97: 
	Página 99: 
	Página 101: 
	Página 103: 

	Botón 13: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 
	Página 60: 
	Página 62: 
	Página 64: 
	Página 66: 
	Página 68: 
	Página 70: 
	Página 72: 
	Página 74: 
	Página 76: 
	Página 78: 
	Página 80: 
	Página 82: 
	Página 84: 
	Página 86: 
	Página 88: 
	Página 90: 
	Página 92: 
	Página 94: 
	Página 96: 
	Página 98: 
	Página 100: 
	Página 102: 
	Página 104: 

	Botón 15: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 
	Página 60: 
	Página 62: 
	Página 64: 
	Página 66: 
	Página 68: 
	Página 70: 
	Página 72: 
	Página 74: 
	Página 76: 
	Página 78: 
	Página 80: 
	Página 82: 
	Página 84: 
	Página 86: 
	Página 88: 
	Página 90: 
	Página 92: 
	Página 94: 
	Página 96: 
	Página 98: 
	Página 100: 
	Página 102: 
	Página 104: 

	Botón 11: 


