
Obispado de Lugo
Año CXLXI - Nº 3
Septiembre-Diciembre 2023



Edita
Obispado de Lugo

Maquetación e impresión
La Voz de la Verdad

Depósito Legal
LU 8-1958



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 305

Sumario

        IGLESIA DIOCESANA

        Del Sr. Obispo
309	 |  �Líneas de acción pastoral 2023-2024. La fe es práctica
321	 |  Liñas de acción pastoral 2023-2024. A fe é práctica
332	 |  El desafío de la educación en la sociedad contemporánea
350	 | � Un traballo decente ten que ser un traballo saudable. Xornada 

mundial polo traballo decente
353	 |  Orgullosos de nuestra fe. Día de la Iglesia diocesana 2023
355	 |  Orgullosos da nosa fe. Día da Igrexa diocesana 2023
357	 | � Decreto de modificación de los estatutos de la Fundación 

Centro de Orientación Familiar Diocesano de Lugo
361	 | � Homilía en la festividad de Santa Lucía
365	 | � Homilía na festividade de Santa Lucía

        Secretaría General
369	 |  Nombramientos
370	 |  Órdenes sagradas
370	 |  Defunciones

        Información Diocesana
371	 |  Necrológicas

        CONFERENCIA EPISCOPAL
379	 | � Nota y rueda de prensa final de la Comisión Permanente 

de septiembre de 2023
383	 |  �La CEE se une, el 17 de octubre, al día de ayuno y oración 

por la paz en Tierra Santa



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o306

385	 |  �Nota y rueda de prensa final de la Asamblea Plenaria extraordinaria
389	 | � El encuentro y la concordia siguen siendo posibles
391	 |  Nota y rueda de prensa final de la 123ª Asamblea plenaria
397	 |  �«Enviados a acoger, sanar y reconstruir». Mensaje de la Asamblea Plenaria 

al Pueblo de Dios
403	 | � Reunión en Roma de la Conferencia Episcopal con el papa Francisco 

y el Dicasterio para el Clero
406	 | � La CEE firma un acuerdo de colaboración con el Obispado Ortodoxo Rumano 

de España y Portugal
408	 | � El número total de declaraciones a favor de la Iglesia aumenta en 209.218 

con respecto a la Renta de 2022

        SANTA SEDE

        Santo Padre Francisco
415	 |  �Discurso de apertura de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo 

de los Obispos
421	 |  �Exhortación apostólica C’est la confiance sobre la confianza en el Amor 

Misericordioso de Dios
442	 |  �Oración por la Paz al finalizar el momento de oración Pacem in terris
445	 |  �Discurso a la delegación de la Conferencia de los rabinos europeos
448	 |  �Mensaje del Santo Padre Francisco para la XXXVIII Jornada Mundial 

de la Juventud

        Dicasterium pro Doctrina Fidei
456	 |  �Respuesta a una serie de preguntas, propuestas por S. Em. el Card. 

Dominik Duka OP, sobre la administración de la Eucaristía a los cónyuges 
divorciados que viven en una nueva unión

462	 | � Respostas a algumas questões de S.E. Dom José Negri, Bispo de Santo 
Amaro, acerca da participação aos sacramentos do Batismo e do Matrimônio 
por parte de pessoas transexuais e de pessoas homoafetivas

467	 | � Carta a S. E. Mons. Ramón Alfredo de la Cruz Baldera, Obispo de San 
Francisco de Macorís (República Dominicana) sobre el acceso a la 
comunión eucarística de las madres solteras



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 307

• Líneas de acción pastoral 2023-2024. La fe es práctica

• Liñas de acción pastoral 2023-2024. A fe é práctica

• El desafío de la educación en la sociedad contemporánea

• �Un traballo decente ten que ser un traballo saudable. 
Xornada mundial polo traballo decente

• Orgullosos de nuestra fe. Día de la Iglesia diocesana 2023

• Orgullosos da nosa fe. Día da Igrexa diocesana 2023

• �Decreto de modificación de los estatutos de la Fundación 
Centro de Orientación Familiar Diocesano de Lugo

• �Homilía en la festividad de Santa Lucía

• �Homilía na festividade de Santa Lucía

• �Nombramientos

• Órdenes sagradas

• �Defunciones

• �Necrológicas

Iglesia Diocesana



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o308



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 309

DEL SR. OBISPO

Líneas de acción pastoral 2023-2024
La fe es práctica

1. Compartir la fe en la práctica

Este nuevo curso es, una vez más, un tiempo lleno de promesas de 
vida, en el cual experimentar el encuentro con Dios y con los herma-
nos, la entrega y el agradecimiento, el trabajo cotidiano y los muchos 
dones, grandes y pequeños, que embellecen y alientan nuestro 
caminar en parroquias y comunidades.

Compartir como Iglesia la grandeza de nuestro cotidiano vivir es, 
sin duda, la tarea pastoral primera, la más fundamental, vinculada 
a nuestra persona y nuestra vocación, a la plenitud de sentido de 
nuestra responsabilidad, al don impagable de nuestra compañía y 
de nuestra misión en el mundo.

Pues la fe tiene para nosotros el rostro de personas queridas, cer-
canísimas, que nos la han transmitido; de nuestras parroquias y de 
nuestra tierra, de sus fiestas y tradiciones, de su forma más propia 
de vida en las casas y en los pueblos.

Siempre es una felicidad volver la mirada a estas presencias buenas, 
que son nuestras raíces y nuestro hogar más personal. Y será siem-
pre nuestra alegría mayor ver realizarse en ellas la obra del Señor 
Jesús, el fruto de la fe en Él, el crecer paulatino de la semilla del 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o310

reino de Dios que Él ha sembrado y cuida en nuestros corazones. A 
ninguna otra cosa queremos que sirva toda nuestra labor pastoral; 
no tenemos otra prioridad.

Guardemos un año más en el corazón que el orgullo verdadero es tener 
al Señor como amigo, promesa de bien para los que más amamos, sos-
tén y guía de nuestras vidas, consuelo en las dificultades, misericordia 
en los dolores, esperanza cierta que ni la muerte podrá desmentir.

Nuestra dicha estriba en ser amados por Él, del todo gratuita y a 
la vez radicalmente, y en ver florecer este Amor en los rostros de 
nuestros seres queridos, como perenne inicio de un mundo que se 
renueva. Caminamos juntos, sin desesperar nunca por la mentira o 
el dolor, ciertos de un destino bueno, de la morada que el Señor nos 
prepara, en cielos y tierra nuevos en que habita la justicia.

Y esta tradición buena, llena de vida, sigue siendo la de nuestras 
parroquias, la de nuestra Iglesia diocesana, habitada también hoy 
por rostros que nos hablan de humanidad sencilla y verdadera, de 
fe en Dios y de caridad. En esta nuestra casa, todos importamos, de 
cualquier edad o condición, la palabra o el gesto de cada uno.

Esta es la forma en la que nuestra fe existe realmente; es siempre 
práctica, nunca es pura teoría. Lo que fuese sólo fruto de nuestras 
mentes o de nuestras fuerzas no sería mayor que nosotros, nunca 
sería consuelo suficiente, no podríamos llamarle nunca «Dios». En 
cambio, nuestra fe nos asegura que podemos encontrar al Señor, 
que se hizo hombre y habita entre nosotros, de forma real, aunque 
sea bajo signos sacramentales, a medida humana. Por eso la fe es 
siempre una práctica, significa relaciones e implica actos, no se 
explica ni se queda recluida en la propia subjetividad. De hecho no 
somos cristianos por una idea (cf. Benedicto XVI, Deus caritas est 1), 
sino por el bautismo en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu 
Santo, según mandato del Señor; y celebrado en una parroquia, ante 
la presencia concreta y visible de una Iglesia conocida, sacramento 
del encuentro con Cristo. Esta referencia viva, y la propia libertad, 
son imprescindibles para la fe.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 311

A este compartir práctico y real nos llama, en particular, todo el 
«proceso sinodal», en el que hemos participado diocesanamente 
y que celebrará este curso una primera Asamblea en Roma, como 
etapa inicial, destinada a culminar en una segunda Asamblea en 
otoño de 2024. Más allá de las deliberaciones que puedan tener lugar 
o de las reflexiones que se susciten en estos momentos, es una invi-
tación insistente a poner en el centro nuestra vida como cristianos, 
a compartir conscientemente nuestro testimonio personal y a escu-
char el del hermano, a reconocer que caminamos juntos como dis-
cípulos del Señor, alentados por la gracia de Dios. 

2. El don de un nuevo «Año santo mariano»

2.1. Rezar

También este curso una iniciativa particular de la Santa Sede carac-
terizará de nuevo nuestra vida pastoral como Iglesia en Lugo. Pues 
hemos recibido, de modo en buena medida inesperado, la concesión 
de un «Año santo mariano» para nuestro santuario de la Santísima 
Virgen de O Corpiño.

Es un don profundamente gratuito, en el que, a través de circunstan-
cias concretas, no podemos dejar de ver una indicación de la Provi-
dencia divina por medio de la Santísima Virgen María, vinculada a 
una de las formas tradicionales de su presencia y de su veneración 
en nuestra Diócesis. 

Esta gracia especial me parece indicar dos cosas: La presencia cer-
cana del Señor y de su Madre, que acompaña como una luz nuestro 
caminar cotidiano, que lo llena de sentido, de valor y de esperanza. 
Y la invitación, por consiguiente, a ir a su encuentro de corazón, a 
rezar, con una intención precisa, especificada en el decreto de con-
cesión de la indulgencia: por la fidelidad de los cristianos a nuestra 
fe, por las vocaciones sacerdotales y a la vida consagrada, por el bien 
de las familias.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o312

Una «línea de acción» pastoral en la que insistir de modo peculiar 
este año será, pues, la de ir al encuentro de la Santísima Virgen y de 
su Hijo, nuestro Señor, y, por tanto, la de rezar.

Recordemos a todos, y a nosotros mismos, el bien inmenso del rezar, 
que saca nuestras vidas de la soledad y de la falta de sentido, de la 
insignificancia última que el mundo no puede superar a pesar de 
todas sus pretensiones de autosuficiencia; pues, ¿de qué le vale al 
hombre ganar el mundo entero, si se pierde a sí mismo, su alma y 
su vida? (cf. Lc 9,25).

Al rezar ganamos alma, vida, el propio ser, que en presencia de Dios 
alcanza certeza, sentido, esperanza segura; que encuentra mise-
ricordia y consuelo, y una fuente inagotable de amor en Él. Y así 
ganamos también el mundo, la realidad como amable, como lugar 
de la vida en el que es posible el bien y la verdad, seguir cada uno su 
vocación y cumplir su misión.

Afirmemos la presencia de Dios con nosotros, del Hijo hecho hom-
bre, que se nos entrega con su Cuerpo y Sangre, en su Palabra y en 
sus sacramentos, que nos da su Espíritu y nos une en la gran familia 
de su Pueblo, de su Iglesia. El Señor no nos ha dicho «buscadme en 
el vacío» (cf. Is 45,19), sino que ha venido a nuestro encuentro. Todas 
nuestras parroquias, toda nuestra Iglesia es signo e instrumento de 
esta buena nueva. Por ello, sin duda, vivir nuestra fe significa en pri-
mer lugar reconocer aquí y ahora el modo en que el Señor nos ofrece 
su comunión y, por tanto, responderle cada uno, con la propia pala-
bra y el propio corazón, rezar personalmente, como forma primera 
del participar en la vida de la Iglesia.

Aunque parezca elemental, es una propuesta pastoral decisiva, la 
expresión primera de la relación viva con Dios, reconocido en la fe. 
De alguna manera, esta concesión papal nos invita a reconocer lo 
determinante de este gesto personal y primero del creyente. Quizá la 
urgencia de nuestro tiempo sea precisamente esta práctica primera 
de la fe, la más sencilla y la más propia de todos: rezar.

No podemos transmitir la fe sin hacer presente y facilitar la expe-
riencia de la oración. Para ello son imprescindibles las familias, lla-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 313

madas por el Señor a enseñar a sus hijos a rezar, cumpliendo así 
una misión decisiva para su educación y su futuro. Y es necesaria 
la parroquia, en la que se eduque a la oración en la catequesis y en 
otros momentos adecuados, en la que se hace posible y se propone 
participar en la oración comunitaria, en la celebración de la Eucaris-
tía y de los sacramentos, a fin de crecer en la verdadera relación con 
Dios, tal como Él nos la ha enseñado. El testimonio mutuo, el ejemplo 
de cada uno y el de todos, es igualmente un modo principal de ser 
introducidos realmente a conversar con Dios, a la oración cristiana.

Demos, pues, prioridad pastoral este curso, con los gestos y las ini-
ciativas oportunas, a la necesidad de enseñar a rezar, de introducir 
y cuidar la práctica de la oración, de rezar juntos, los unos por los 
otros, y por las necesidades del mundo.

2.2. Visitar a la Virgen en O Corpiño

Acojamos también de manera diocesana este «Año santo», este 
don de la indulgencia que se nos ofrece en O Corpiño. Vayamos con 
nuestra gente, con nuestras comunidades, a este encuentro concreto 
con la Virgen María en su santuario. Será una afirmación de su pre-
sencia en nuestro pueblo, que se expresa este curso de esta manera 
concreta; pero que queremos afirmar siempre, en la devoción de 
nuestras parroquias, en asociaciones y cofradías, rezando cada día, 
muchas veces con el rosario.

Y pidamos explícitamente, tanto en aquel santuario como en nues-
tros templos parroquiales, por aquello que el Santo Padre nos ha 
encargado: por nuestra fidelidad a la fe, por las vocaciones sacer-
dotales y consagradas, por nuestras familias. De alguna manera, el 
Señor nos está así proponiendo que le pidamos este año en especial 
por aquello que es el tejido más verdadero, el más próximo y valioso, 
de nuestra vida de cada día, como personas, familias y parroquias. 
Así pediremos también, de hecho, por el testimonio de la Iglesia, 
porque el Señor, con su gracia, renueve y haga fecunda su presencia 
en el mundo.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o314

En este contexto, procuraremos hacer también algún gesto dio-
cesano. En particular, propondremos hacer una peregrinación de 
todo nuestro presbiterio, para pedir los sacerdotes, juntos, perdón 
y reconciliación, fidelidad a la propia misión, abundancia de voca-
ciones; y, también especialmente, para pedir por las personas que 
tenemos encomendadas, por el bien de todas las familias.

Pero las posibilidades de acción en este sentido son muchas, y todos 
podemos sentirnos invitados a aprovecharlas a lo largo del curso.

3. Realizaciones prácticas de la fe

La presencia del Señor con nosotros, la realidad de la comunión con 
Dios y con los hermanos, pide ser vivida de modo concreto en las for-
mas en que Cristo la ha hecho posible. Por eso procuramos vivir con 
cuidado y respeto, con seriedad personal, los gestos principales de 
nuestro ser Iglesia. Entre ellos, como indica toda la tradición de nues-
tra Iglesia desde el inicio y nosotros procuramos no olvidar, ocupa 
un lugar primero la práctica dominical, en la que se expresa nuestro 
ser comunidad cristiana nacida de la Resurrección, que celebra cada 
domingo su pertenencia al Señor Jesús, la memoria de su Amor ven-
cedor, que da aliento a nuestra esperanza en la vida y en la muerte.

Muchas veces hemos insistido en la urgencia de hacer posible a todos 
los fieles cada domingo esta vivencia del ser juntos Iglesia, así como la 
plena participación en las dimensiones fundamentales de la vida ecle-
sial: la liturgia, la transmisión y educación de la fe, la vida en la comu-
nión y la caridad. Este es siempre un criterio pastoral fundamental y 
prioritario. De hecho, este año, por ejemplo, dedicaremos buena parte 
de nuestra «formación permanente» a la reflexión sobre la celebración 
del bautismo en las nuevas circunstancias que viven los fieles y las 
parroquias, ante los nuevos desafíos que plantea nuestra sociedad.

Pero ahora hemos querido subrayar especialmente la dimensión pri-
mera y fundamental, la más personal, transversal a todas las acti-
vidades y celebraciones: la urgencia de la propia palabra, la propia 
oración. Y, con ello, al mismo tiempo, hemos insistido en formas de 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 315

realización práctica de nuestra fe: acoger un gesto ministerial del 
Papa para con nosotros, dar forma unidos a momentos de oración y 
agradecimiento a la Virgen María, reconocida como Madre nuestra, 
tener la humildad de pedir el perdón y los bienes que necesitamos 
para nuestro caminar.

En este mismo horizonte, como expresión práctica de nuestra fe, se 
sitúan otras iniciativas propias de este curso, que indican también 
líneas de acción para nuestras comunidades cristianas.

3.1. Educación

La Iglesia en España, por decisión de la CEE, a iniciativa de su 
«Comisión de educación y cultura», celebrará este curso un con-
greso «La Iglesia en la educación: presencia y compromiso». Se trata 
de un proceso participativo al que están invitadas todas las Diócesis, 
coordinadas cada una por su correspondiente Delegación.

El Congreso nace de la conciencia de la importancia de la educa-
ción para la fe y la vida de niños y jóvenes, para su futuro, el de las 
familias y la sociedad. Quiere poner de manifiesto el inmenso tra-
bajo educativo que están realizando ya las más diversas iniciativas 
e instituciones eclesiales. Y busca contribuir a que se exprese más 
y mejor, para nosotros mismos y para toda la sociedad, la riqueza de 
experiencia, la propuesta educativa cristiana, imprescindible para 
los propios hijos, pero también una riqueza indudable y muy grande 
para todo el sistema educativo de una sociedad libre y plural. Será 
la ocasión para encontrarse también los participantes, compartir 
buenas prácticas y perspectivas, preocupaciones y problemas; para 
ayudarse a afrontar desafíos y a cumplir la propia misión.

Esta labor educativa es imprescindible para el mismo ser de la 
Iglesia; pues la fe verdadera conforma la vida, no subsiste si no es 
capaz de educar. Por eso, conviene que aprovechemos esta ocasión, 
la posibilidad que se nos ofrece de afrontar desde nuestra Diócesis 
esta dimensión de la vida pastoral, con mayor conciencia, con las 
riquezas del compartir recursos y del gozar de la ayuda mutua.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o316

La participación será posible durante el próximo mes de octubre, en 
una serie importante de encuentros «on line» que están ya progra-
mados y anunciados públicamente. Nuestra Delegación tiene también 
la información y puede recordar estas fechas y estas posibilidades a 
todos. Es importante para colegios, pero también para los que son 
profesores en cualquier centro de enseñanza, para profesores de reli-
gión, para la educación no formal y en tiempo de ocio, para la for-
mación profesional, para la educación especial; e igualmente para 
parroquias y familias, cuya relación con la escuela y la educación es 
absolutamente decisiva, y que es necesario reavivar y promover, así 
como también coordinar con el conjunto de nuestra labor catequética.

La segunda fecha significativa del Congreso será la del día 24 de 
febrero de 2024, en que tendrá lugar el encuentro público en Madrid, 
al que podrán participar también algunos representantes diocesanos.

En todo caso, es una invitación clara a valorar nuestra presencia 
actual y nuestro compromiso, no sólo en iniciativas e instituciones 
educativas, sino en el proceso educativo que inevitablemente tiene 
lugar en nuestras familias y parroquias. Se trata de una prioridad 
importante, decisiva en la transmisión de la fe, por supuesto tam-
bién en nuestra Diócesis.

En este sentido, la celebración y la participación en el Congreso se 
sitúa en continuidad con el camino recorrido hasta ahora en nuestros 
Colegios diocesanos, con la opción pastoral de crecer en conciencia 
y en capacidad de afrontar el desafío educativo, y puede indicarnos 
también la conveniencia de algunos nuevos pasos en esta tarea.

3.2. Prevención y actuación ante abusos a menores

Otra forma de realización práctica de nuestra vida como Iglesia nos 
viene indicada también como fruto de todo el trabajo hecho en las 
Diócesis y la Conferencia episcopal para prevenir los casos de abusos 
a menores y responder adecuadamente cuando se da una denuncia.

Todas las Diócesis, y también la nuestra, aprovecharemos este año 
tanto la «Instrucción» publicada por la CEE al respecto, como el «Pro-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 317

tocolo marco de prevención y actuación» preparado por el «Servicio 
de protección de menores» de la CEE.

Esto tendrá una primera dimensión de conocimiento de los docu-
mentos y de formación, para asumir sus indicaciones en la vida coti-
diana.

Para ello utilizaremos también momentos propios de la «formación 
permanente»; pero hará falta igualmente que el conocimiento y la 
formación lleguen a las zonas pastorales y a las parroquias, es decir, 
a los diferentes colaboradores parroquiales o miembros de nuestras 
instituciones eclesiales que tengan relación con menores, por ejem-
plo colegios.

Con los materiales se nos ofrecen ya también algunos formularios, 
que habrá que utilizar, en vistas a asegurar que tomamos todas las 
medidas a nuestro alcance para evitar entre nosotros el mal de este 
abuso a menores.

Podemos tomar esta tarea, imprescindible sin duda, como parte de 
nuestra participación personal en la vida de la Iglesia, como expre-
sión de la práctica de nuestra fe, en relación a la urgencia de evitar 
el mal y de proteger a los más frágiles y pequeños. Daremos así tam-
bién testimonio ante la sociedad, que en la actualidad se encuentra 
confrontada a este respecto con un inmenso desafío.

3.3. Centro socio-caritativo

La dimensión caritativa es parte sustancial de nuestra vida cristiana 
y eclesial, fruto indispensable de toda fe verdadera; y, por tanto, 
siempre también prioridad de la labor pastoral. 

De ello nos habla también la premura con la que la Virgen María 
acude a visitar a su prima Santa Isabel, que llevaba en su seno a Juan 
Bautista, en el día de cuyo nacimiento celebramos precisamente la 
gran fiesta de la Virgen de O Corpiño. En este año mariano resuena 
especialmente su Magnificat, pronunciado entonces: «Proclama mi 
alma la grandeza del Señor … Derriba del trono a los poderosos y 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o318

enaltece a los humildes, a los hambrientos los colma de bienes y a 
los ricos los despide vacíos» (Lc 1,46.52-53).

También en este curso, Dios mediante, tendremos ocasión de inau-
gurar los espacios habilitados en el «Pazo de Velarde» en Lugo y des-
tinados a acoger actividades socio-caritativas diocesanas. Con ello 
queremos hacer también un gesto de previsión y premura, que nos 
facilite ir al encuentro del necesitado.

Allí se han renovado las instalaciones del «Comedor San Froilán», se 
ha preparado la «Casa de la misericordia» como proyecto de apoyo a 
los presos a los que se concede el tercer grado, se situará la sede de 
«Caritas diocesana», y dispondrán de algún espacio también otras 
asociaciones y movimientos.

La mejora de las instalaciones era necesaria y, seguramente, sigue 
siéndolo en algunas zonas pastorales y parroquias. Es una tarea de 
la que debemos ser conscientes, para avanzar poco a poco. La labor 
caritativa ha de ser hecha con la inteligencia y la organización posi-
bles, y respondiendo además a las exigencias y controles legales, 
cada vez mayores, por parte de las múltiples instancias de la admi-
nistración del Estado.

Aunque sea fatigoso, conviene valorar este trabajo y su necesaria 
organización, al servicio de un ejercicio verdadero de la caridad, el 
más cercano posible a las parroquias y a las personas. 

Al mismo tiempo, es una invitación a reavivar nuestra conciencia de 
que somos Iglesia siempre en medio y en relación con la sociedad, la 
cual percibe nuestra presencia con particular sensibilidad en la acción 
socio-caritativa, en las iniciativas gratuitas que saben ver y atender a 
las necesidades del pobre, y así es invitada a tomar en consideración 
el principio radical del amor al prójimo y la fe que lo sostiene.

Esta presencia social de la Iglesia es un hecho que no podemos 
obviar. Su alma verdadera es la caridad y este debe ser también su 
rostro; aunque tenga que tomar forma con un esfuerzo de inteligen-
cia y de organización. Al final, sin embargo, la novedad verdadera, 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 319

el principio de una vida personal diversa, la razón de la esperanza 
para los más necesitados —en cuerpo y alma— es la caridad, hecha 
presente por personas concretas, por fieles cristianos, por las comu-
nidades más cercanas, por las parroquias.

4. Confiados en el Señor

Valoremos nuestro vivir y caminar juntos, nuestro ser y pertenecer 
a la Iglesia. Y demos gracias por esta invitación constante a la prác-
tica de nuestro ser cristiano en la realidad de nuestras parroquias 
y comunidades.

Porque en nuestra Iglesia concreta, en sus formas propias y más 
constitutivas, nos viene al encuentro Aquel que es más grande que 
nosotros, el Amor al que podemos confiarnos, cansados o incluso 
derrotados por el camino, el Señor que permanece realmente pre-
sente, que no nos deja, nos invita a la paz y a la comunión con Él.

Esta victoria sobre el pecado, la soledad, la insignificancia o la relati-
vización de la vida y de las personas, es nuestra afirmación primera, 
buena para nuestro corazón y decisiva de la acción pastoral. Esto 
queremos anunciar, transmitir y vivir.

Lo expresaremos este año en nuestras celebraciones dominicales, 
en nuestras fiestas, en nuestro acompañamiento sacramental en los 
momentos decisivos de la vida, en nuestro caminar juntos, compar-
tiendo fe, esperanza y caridad.

Lo expresaremos en particular con la participación en el «Año 
mariano» de O Corpiño, con la riqueza de sus indulgencias, con la 
gracia de volver la mirada a la presencia de la Virgen María, signo de 
esperanza para todos, Madre en cuyo amparo e intercesión confia-
mos, que nos hace recordar y comprender siempre de nuevo nuestro 
ser «familia» del Señor.

Encomendémosle a Ella este curso pastoral, nuestra misión y tarea, 
pidiéndole su cuidado para nosotros y para todos los nuestros, para 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o320

nuestras parroquias y nuestra Diócesis; y que nos consiga la gracia 
de seguir su ejemplo, de modo que sepamos creer en su Hijo y hacer 
lo que Él nos pide, cuidar de corazón los unos de los otros y acudir 
con prontitud a las necesidades del prójimo.

¡Santa María, Madre de Dios y Madre nuestra, que nos visitas y con-
fortas en nuestro caminar, ruega por nosotros!

+ Alfonso Carrasco Rouco, 
Obispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 321

Liñas de acción pastoral 2023-2024
A fe é práctica

1.  Compartir a fe na práctica

Este novo curso é, unha vez máis, un tempo cheo de promesas 
de vida, no cal experimentar o encontro con Deus e cos irmáns, a 
entrega e o agradecemento, o traballo cotián e os moitos dons, gran-
des e pequenos, que embelecen e alentan o noso camiñar en parro-
quias e comunidades.

Compartir como Igrexa a grandeza do noso cotián vivir é, sen 
dúbida, a tarefa pastoral primeira, a máis fundamental, vinculada 
á nosa persoa e a nosa vocación, á plenitude de sentido da nosa 
responsabilidade, ao don impagable da nosa compañía e da nosa 
misión no mundo.

Pois a fe ten para nós o rostro de persoas moi queridas e próximas, 
que nola transmitiron; das nosas parroquias e da nosa terra, das 
súas festas e tradicións, da súa forma máis propia de vida nas casas 
e nos pobos.

Sempre é unha felicidade volver a mirada a estas presenzas boas, que 
son as nosas raíces e o noso fogar máis persoal. E será sempre a nosa 
alegría maior ver realizarse nelas a obra do Señor Xesús, o froito da fe 
nel, o crecer paulatino da semente do reino de Deus que El sementou 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o322

e coida nos nosos corazóns. A ningunha outra cousa queremos que 
sirva todo o noso labor pastoral; non temos outra prioridade.

Gardemos un ano máis no corazón que o orgullo verdadeiro é ter 
ao Señor como amigo, promesa de ben para os que máis amamos, 
sostén e guía das nosas vidas, consolo nas dificultades, misericordia 
nas dores, esperanza certa que nin a morte poderá desmentir.

A nosa dita estriba en ser amados por El, do todo gratuíta e á vez 
radicalmente, e en ver florecer este Amor nos rostros dos nosos 
seres queridos, como perenne inicio dun mundo que se renova. 
Camiñamos xuntos, sen desesperar nunca pola mentira ou a dor, 
certos dun destino bo, da morada que o Señor nos prepara, en ceos 
e terra novos en que habita a xustiza.

E esta tradición boa, chea de vida, segue sendo a das nosas parro-
quias, a da nosa Igrexa diocesana, habitada tamén hoxe por rostros 
que nos falan de humanidade sinxela e verdadeira, de fe en Deus e 
de caridade. Nesta nosa casa, todos importamos, de calquera idade 
ou condición, a palabra ou o xesto de cada un.

Esta é a forma na que a nosa fe existe realmente; é sempre práctica, 
nunca é pura teoría. O que fose só froito das nosas mentes ou das 
nosas forzas non sería maior que nós, nunca sería consolo suficiente, 
non poderiamos chamarlle nunca «Deus». En cambio, a nosa fe ase-
gúranos que podemos atopar ao Señor, que se fixo home e habita 
entre nós, de forma real, aínda que sexa baixo signos sacramentais, 
a medida humana. Por iso a fe é sempre unha práctica, significa 
relacións e implica actos, non se explica nin queda recluída na pro-
pia subxectividade. De feito non somos cristiáns por unha idea (cf. 
Bieito XVI, Deus caritas est 1), senón polo bautismo no nome do Pai, 
do Fillo e do Espírito Santo, segundo mandato do Señor; e celebrado 
nunha parroquia, ante a presenza concreta e visible dunha Igrexa 
coñecida, sacramento do encontro con Cristo. Esta referencia viva, e 
a propia liberdade, son imprescindibles para a fe.

A este compartir práctico e real chámanos, en particular, todo o 
«proceso sinodal», no que participamos diocesanamente e que 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 323

celebrará este curso unha primeira Asemblea en Roma, como 
etapa inicial, destinada a culminar nunha segunda Asemblea no 
outono de 2024. Máis aló das deliberacións que poidan ter lugar ou 
das reflexións que se susciten nestes momentos, é unha invitación 
insistente a poñer no centro a nosa vida como cristiáns, a compartir 
conscientemente o noso testemuño persoal e a escoitar o do irmán, 
a recoñecer que camiñamos xuntos como discípulos do Señor, alen-
tados pola graza de Deus. 

2. O don dun novo «Ano santo mariano»

2.1. Rezar

Tamén este curso unha iniciativa particular da Santa Sé caracteri-
zará de novo a nosa vida pastoral como Igrexa en Lugo. Pois recibi-
mos, de modo en boa medida inesperado, a concesión dun «Ano santo 
mariano» para o noso santuario da Santísima Virxe de O Corpiño.

É un don profundamente gratuíto, no que, a través de circunstan-
cias concretas, non podemos deixar de ver unha indicación da Pro-
videncia divina por medio da Santísima Virxe María, vinculada a 
unha das formas tradicionais da súa presenza e da súa veneración 
na nosa Diocese. 

Esta graza especial paréceme indicar dúas cousas: A presenza 
próxima do Señor e da súa Nai, que acompaña como unha luz o noso 
camiñar cotián, que o enche de sentido, de valor e de esperanza. E a 
invitación, por conseguinte, a ir ao seu encontro de corazón, a rezar, 
cunha intención precisa, especificada no decreto de concesión da 
indulxencia: pola fidelidade dos cristiáns á nosa fe, polas vocacións 
sacerdotais e á vida consagrada, polo ben das familias.

Unha «liña de acción» pastoral na que insistir de modo peculiar este 
ano será, pois, a de ir ao encontro da Santísima Virxe e do seu Fillo, 
o noso Señor, e, por tanto, a de rezar.

Lembremos a todos, e a nós mesmos, o ben inmenso do rezar, que 
saca as nosas vidas da soidade e da falta de sentido, da insignificancia 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o324

última que o mundo non pode superar a pesar de todas as súas preten-
sións de autosuficiencia; pois, de que lle vale ao home gañar o mundo 
enteiro, se se perde a si mesmo, a súa alma e a súa vida? (cf. Lc 9,25).

Ao rezar gañamos alma, vida, o propio ser, que en presenza de Deus 
alcanza certeza, sentido, esperanza segura; que atopa misericor-
dia e consolo, e unha fonte inesgotable de amor nel. E así gañamos 
tamén o mundo, a realidade como amable, como lugar da vida no 
que é posible o ben e a verdade, seguir cada un a súa vocación e 
cumprir a súa misión.

Afirmemos a presenza de Deus connosco, do Fillo feito home, que se 
nos entrega co seu Corpo e Sangue, na súa Palabra e nas seus sacra-
mentos, que nos dá o seu Espírito e únenos na gran familia do seu 
Pobo, do súa Igrexa. O Señor non nos dixo «buscádeme no baleiro» 
(cf. Is 45,19), senón que veu ao noso encontro. Todas as nosas parro-
quias, toda nosa Igrexa é signo e instrumento desta boa nova. Por iso, 
sen dúbida, vivir a nosa fe significa en primeiro lugar recoñecer aquí 
e agora o modo en que o Señor nos ofrece a súa comuñón e, por tanto, 
responderlle cada un, coa propia palabra e o propio corazón, rezar 
persoalmente, como forma primeira do participar na vida da Igrexa.

Aínda que pareza elemental, é unha proposta pastoral decisiva, a 
expresión primeira da relación viva con Deus, recoñecido na fe. 
Dalgunha maneira, esta concesión papal convídanos a recoñecer 
o determinante deste xesto persoal e primeiro do crente. Quizá a 
urxencia do noso tempo sexa precisamente esta práctica primeira 
da fe, a máis sinxela e a máis propia de todos: rezar.

Non podemos transmitir a fe sen facer presente e facilitar a expe-
riencia da oración. Para iso son imprescindibles as familias, cha-
madas polo Señor para ensinar aos seus fillos a rezar, cumprindo 
así unha misión decisiva para a súa educación e o seu futuro. E é 
necesaria a parroquia, na que se eduque á oración na catequese e 
noutros momentos adecuados, na que se fai posible e proponse par-
ticipar na oración comunitaria, na celebración da Eucaristía e dos 
sacramentos, a fin de medrar na verdadeira relación con Deus, tal 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 325

como El nola ensinou. O testemuño mutuo, o exemplo de cada un 
e o de todos, é igualmente un modo principal de ser introducidos 
realmente a conversar con Deus, á oración cristiá.

Demos, pois, prioridade pastoral este curso, cos xestos e as inicia-
tivas oportunas, á necesidade de ensinar a rezar, de introducir e 
coidar a práctica da oración, de rezar xuntos, os uns polos outros, e 
polas necesidades do mundo.

2.2. Visitar á Virxe en O Corpiño

Acollamos tamén de maneira diocesana este «Ano santo», este don 
da indulxencia que se nos ofrece en O Corpiño. Vaiamos coa nosa 
xente, coas nosas comunidades, a este encontro concreto coa Virxe 
María no seu santuario. Será unha afirmación da súa presenza no 
noso pobo, que se expresa este curso desta maneira concreta; pero 
que queremos afirmar sempre, na devoción das nosas parroquias, en 
asociacións e confrarías, rezando cada día, moitas veces co rosario.

E pidamos explicitamente, tanto naquel santuario como nos nosos 
templos parroquiais, por aquilo que o Santo Padre nos encargou: 
pola nosa fidelidade á fe, polas vocacións sacerdotais e consagradas, 
polas nosas familias. Dalgunha maneira, o Señor estanos así propo-
ñendo que lle pidamos este ano en especial por aquilo que é o tecido 
máis verdadeiro, o máis próximo e valioso, da nosa vida de cada día, 
como persoas, familias e parroquias. Así pediremos tamén, de feito, 
polo testemuño da Igrexa, por que o Señor, coa súa graza, renove e 
faga fecunda a súa presenza no mundo.

Neste contexto, procuraremos facer tamén algún xesto diocesano. 
En particular, propoñeremos facer unha peregrinación de todo o 
noso presbiterio, para pedir os sacerdotes, xuntos, perdón e recon-
ciliación, fidelidade á propia misión, abundancia de vocacións; e, 
tamén especialmente, para pedir polas persoas que temos enco-
mendadas, polo ben de todas as familias.

Pero as posibilidades de acción neste sentido son moitas, e todos 
podemos sentirnos convidados a aproveitalas ao longo do curso.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o326

3. Realizacións prácticas da fe

A presenza do Señor connosco, a realidade da comuñón con Deus 
e cos irmáns, pide ser vivida de modo concreto nas formas en que 
Cristo a fixo posible. Por iso procuramos vivir con coidado e res-
pecto, con seriedade persoal, os xestos principais do noso ser Igrexa. 
Entre eles, como indica toda a tradición da nosa Igrexa dende o 
inicio e nós procuramos non esquecer, ocupa un lugar primeiro a 
práctica dominical, na que se expresa o noso ser comunidade cristiá 
nada da Resurrección, que celebra cada domingo a súa pertenza ao 
Señor Xesús, a memoria do seu Amor vencedor, que dá alento á nosa 
esperanza na vida e na morte.

Moitas veces insistimos na urxencia de facer posible a todos os fieis 
cada domingo esta vivencia do ser xuntos Igrexa, así como a plena 
participación nas dimensións fundamentais da vida eclesial: a litur-
xia, a transmisión e educación da fe, a vida na comuñón e a cari-
dade. Este é sempre un criterio pastoral fundamental e prioritario. 
De feito, este ano, por exemplo, dedicaremos boa parte da nosa «for-
mación permanente» á reflexión sobre a celebración do bautismo 
nas novas circunstancias que viven os fieis e as parroquias, ante os 
novos desafíos que expón a nosa sociedade.

Pero agora quixemos subliñar especialmente a dimensión primeira 
e fundamental, a máis persoal, transversal a todas as actividades 
e celebracións: a urxencia da propia palabra, a propia oración. E, 
con iso, ao mesmo tempo, insistimos en formas de realización prác-
tica da nosa fe: acoller un xesto ministerial do Papa para connosco, 
dar forma unidos a momentos de oración e agradecemento á Virxe 
María, recoñecida como Nai nosa, ter a humildade de pedir o perdón 
e os bens que necesitamos para o noso camiñar.

En neste mesmo horizonte, como expresión práctica da nosa fe, 
sitúanse outras iniciativas propias deste curso, que indican tamén 
liñas de acción para as nosas comunidades cristiás.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 327

3.1. Educación

A Igrexa en España, por decisión da CEE, a iniciativa da súa «Comi-
sión de educación e cultura», celebrará este curso un congreso «A 
Igrexa na educación: presenza e compromiso». Trátase dun proceso 
participativo ao que están convidadas todas as Dioceses, coordina-
das cada unha pola súa correspondente Delegación.

O Congreso nace da conciencia da importancia da educación para 
a fe e a vida de nenos e novos, para o seu futuro, o das familias e a 
sociedade. Quere poñer de manifesto o inmenso traballo educativo 
que están a realizar xa as máis diversas iniciativas e institucións 
eclesiais. E busca contribuír a que se exprese máis e mellor, para 
nós mesmos e para toda a sociedade, a riqueza de experiencia, a 
proposta educativa cristiá, imprescindible para os propios fillos, 
pero tamén unha riqueza indubidable e moi grande para todo o 
sistema educativo dunha sociedade libre e plural. Será a ocasión 
para atoparse tamén os participantes, compartir boas prácticas e 
perspectivas, preocupacións e problemas; para axudarse a afrontar 
desafíos e a cumprir a propia misión.

Este labor educativo é imprescindible para o mesmo ser da Igrexa; 
pois a fe verdadeira conforma a vida, non subsiste se non é capaz 
de educar. Por iso, convén que aproveitemos esta ocasión, a posi-
bilidade que se nos ofrece de afrontar dende a nosa Diocese esta 
dimensión da vida pastoral, con maior conciencia, coas riquezas do 
compartir recursos e do gozar da axuda mutua.

A participación será posible durante o próximo mes de outubro, 
nunha serie importante de encontros «en liña» que están xa pro-
gramados e anunciados publicamente. A nosa Delegación ten tamén 
a información e pode lembrar estas datas e estas posibilidades a 
todos. É importante para colexios, pero tamén para os que son profe-
sores en calquera centro de ensino, para profesores de relixión, para 
a educación non formal e en tempo de lecer, para a formación pro-
fesional, para a educación especial; e igualmente para parroquias 
e familias, cuxa relación coa escola e a educación é absolutamente 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o328

decisiva, e que é necesario reavivar e promover, así como tamén 
coordinar co conxunto do noso labor catequético.

A segunda data significativa do Congreso será a do día 24 de febreiro 
de 2024, en que terá lugar o encontro público en Madrid, ao que 
poderán participar tamén algúns representantes diocesanos.

En todo caso, é unha invitación clara a valorar a nosa presenza actual 
e o noso compromiso, non só en iniciativas e institucións educati-
vas, senón no proceso educativo que inevitablemente ten lugar nas 
nosas familias e parroquias. Trátase dunha prioridade importante, 
decisiva na transmisión da fe, por suposto tamén na nosa Diocese.

Neste sentido, a celebración e a participación no Congreso sitúase 
en continuidade co camiño percorrido ata o de agora nos nosos 
Colexios diocesanos, coa opción pastoral de medrar en conciencia 
e en capacidade de afrontar o desafío educativo, e pode indicarnos 
tamén a conveniencia dalgúns novos pasos nesta tarefa.

3.2. Prevención e actuación ante abusos a menores

Outra forma de realización práctica da nosa vida como Igrexa vén-
nos indicada tamén como froito de todo o traballo feito nas Dioceses 
e a Conferencia episcopal para previr os casos de abusos a menores 
e responder adecuadamente cando se dá unha denuncia.

Todas as Dioceses, e tamén a nosa, aproveitaremos este ano tanto 
a «Instrución» publicada pola CEE respecto diso, como o «Protocolo 
marco de prevención e actuación» preparado polo «Servizo de pro-
tección de menores» da CEE.

Isto terá unha primeira dimensión de coñecemento dos documentos 
e de formación, para asumir as súas indicacións na vida cotiá.

Para iso utilizaremos tamén momentos propios da «formación per-
manente»; pero fará falta igualmente que o coñecemento e a forma-
ción cheguen ás zonas pastorais e ás parroquias, é dicir, aos diferen-
tes colaboradores parroquiais ou membros das nosas institucións 
eclesiais que teñan relación con menores, por exemplo colexios.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 329

Cos materiais ofrécensenos xa tamén algúns formularios, que haberá 
que utilizar, en vistas a asegurar que tomamos todas as medidas ao 
noso alcance para evitar entre nós o mal deste abuso a menores.

Podemos tomar esta tarefa, imprescindible sen dúbida, como parte 
da nosa participación persoal na vida da Igrexa, como expresión da 
práctica da nosa fe, en relación á urxencia de evitar o mal e de pro-
texer aos máis fráxiles e pequenos. Daremos así tamén testemuño 
ante a sociedade, que na actualidade atópase confrontada a este res-
pecto cun inmenso desafío.

3.3. Centro socio-caritativo

A dimensión caritativa é parte substancial da nosa vida cristiá e 
eclesial, froito indispensable de toda fe verdadeira; e, por tanto, sem-
pre tamén prioridade do labor pastoral.

Diso fálanos tamén a présa coa que a Virxe María acode a visitar á 
súa curmá Santa Isabel, que levaba no seu seo a Xoán Bautista, no 
día de cuxo nacemento celebramos precisamente a gran festa da 
Virxe de O Corpiño. Neste ano mariano resoa especialmente o seu 
Magnificat, pronunciado entón: «Proclama a miña alma a grandeza 
do Señor … Derruba do trono aos poderosos e enaltece aos humildes, 
aos famentos cólmaos de bens e aos ricos despídeos baleiros» (Lc 
1,46.52-53)

Tamén neste curso, Deus mediante, teremos ocasión de inaugurar 
os espazos habilitados no «Pazo de Velarde» en Lugo e destinados a 
acoller actividades socio-caritativas diocesanas. Con iso queremos 
facer tamén un xesto de previsión e aprontamento, que nos facilite 
ir ao encontro do necesitado.

Alí renováronse as instalacións do «Comedor San Froilán», prepa-
rouse a «Casa da misericordia» como proxecto de apoio aos presos 
aos que se concede o terceiro grao, situarase a sede de «Caritas dio-
cesana», e dispoñerán dalgún espazo tamén outras asociacións e 
movementos.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o330

A mellora das instalacións era necesaria e, seguramente, segue 
séndoo nalgunhas zonas pastorais e parroquias. É unha tarefa da 
que debemos ser conscientes, para avanzar aos poucos. O labor 
caritativa ha de ser feita coa intelixencia e a organización posibles, 
e respondendo ademais as esixencias e controis legais, cada vez 
maiores, por parte das múltiples instancias da administración do 
Estado.

Aínda que sexa fatigoso, convén valorar este traballo e a súa nece-
saria organización, ao servizo dun exercicio verdadeiro da caridade, 
o máis próximo posible ás parroquias e ás persoas. 

Ao mesmo tempo, é unha invitación para reavivar a nosa conciencia 
de que somos Igrexa sempre no medio e en relación coa sociedade, 
a cal percibe a nosa presenza con particular sensibilidade na acción 
socio-caritativa, nas iniciativas gratuítas que saben ver e atender ás 
necesidades do pobre, e así é convidada a tomar en consideración o 
principio radical do amor ao próximo e a fe que o sostén.

Esta presenza social da Igrexa é un feito que non podemos obviar. 
A súa alma verdadeira é a caridade e este debe ser tamén o seu 
rostro; aínda que teña que tomar forma cun esforzo de intelixen-
cia e de organización. Ao final, con todo, a novidade verdadeira, o 
principio dunha vida persoal diversa, a razón da esperanza para os 
máis necesitados —en corpo e alma— é a caridade, feita presente 
por persoas concretas, por fieis cristiáns, polas comunidades máis 
próximas, polas parroquias.

4. Confiados no Señor

Valoremos o noso vivir e camiñar xuntos, o noso ser e pertencer á 
Igrexa. E deamos grazas por esta invitación constante á práctica do 
noso ser cristián na realidade das nosas parroquias e comunidades.

Porque na nosa Igrexa concreta, nas súas formas propias e máis 
constitutivas, vénnos ao encontro Aquel que é máis grande que nós, 
o Amor ao que podemos confiarnos, cansos ou mesmo derrotados 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 331

polo camiño, o Señor que permanece realmente presente, que non 
nos deixa, convídanos á paz e á comuñón con El.

Esta vitoria sobre o pecado, a soidade, a insignificancia ou a relati-
vización da vida e das persoas, é a nosa afirmación primeira, boa 
para o noso corazón e decisiva da acción pastoral. Isto queremos 
anunciar, transmitir e vivir.

Expresarémolo este ano nas nosas celebracións dominicais, nas 
nosas festas, no noso acompañamento sacramental nos momentos 
decisivos da vida, no noso camiñar xuntos, compartindo fe, espe-
ranza e caridade.

Expresarémolo en particular coa participación no «Ano mariano» de 
O Corpiño, coa riqueza das súas indulxencias, coa graza de volver a 
mirada á presenza da Virxe María, signo de esperanza para todos, 
Nai en cuxo amparo e intercesión confiamos, que nos fai lembrar e 
comprender sempre de novo o noso ser «familia» do Señor.

Encomendémoslle a Ela este curso pastoral, a nosa misión e tarefa, 
pedíndolle o seu coidado para nós e para todos os nosos, para as 
nosas parroquias e a nosa Diocese; e que nos consiga a graza de 
seguir o seu exemplo, de modo que saibamos crer no seu Fillo e 
facer o que El nos pide, coidar de corazón os uns dos outros e acudir 
con prontitude ás necesidades do próximo.

Santa María, Nai de Deus e Nai nosa, que nos visitas e confortas no 
noso camiñar, roga por nós!

+ Alfonso Carrasco Rouco, 
Bispo de Lugo



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o332

El desafío de la educación 
en la sociedad contemporánea

1. Ruptura del pacto educativo

La reciente renovación de la Ley orgánica de Educación ha sido ocasión 
de un importante debate en la sociedad y en la Iglesia no sólo sobre la 
presencia escolar de la asignatura de Religión Católica, sino sobre la 
educación misma, sus protagonistas, sus contenidos y su pedagogía.

En el proceso de redacción y aprobación de la Lomloe se acusó, sin 
embargo, la ausencia de diálogo real con la sociedad, con sus órganos 
representativos y con los diversos protagonistas en el campo de la 
educación. Mientras aparecía cada vez más claramente la pretensión 
de protagonismo del Estado —con algunas expresiones extremas, 
que parecían ya parte del pasado1—, y con ello el riesgo de una uti-
lización de la educación al servicio de proyectos sociales y políticos.

Esta voluntad de utilización desde el poder político, signo sin duda 
de crisis de fondo en los planteamientos educativos, no es una nove-
dad, sino riesgo recurrente. Había sido desarrollada sistemática-
mente en grandes proyectos estatalistas, como el de la Francia lai-

1  Como la afirmación de que la competencia educativa sobre los hijos no es de 
los padres, sino que sería del Estado, en fórmulas laicistas que ya habían tenido 
respuesta jurídica del Tribunal Supremo de USA en 1925.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 333

cista, el de grandes nacionalismos, europeos a partir del siglo XIX y 
hasta la actualidad (India, por ejemplo), o el de países como la Unión 
Soviética u otros en que sigue vigente un régimen comunista —como 
China—, etc. Suele ser criticada en concepciones mercantilistas o 
utilitaristas de los sistemas educativos.

En nuestro caso el diagnóstico, repetido múltiples veces, era el de 
la ausencia injustificada de un «pacto sobre la educación», roto en 
realidad desde el momento en que se cuestiona la responsabilidad 
de sus protagonistas —en primer lugar de la familia— y los acuerdos 
básicos para la organización del sistema educativo, que, para noso-
tros, están recogidos en la Constitución.

De la profundidad de este diagnóstico da testimonio el mismo Papa 
Francisco, que sorprendió al mundo el 12 de septiembre de 2019 
con una invitación inédita a Reconstruir el Pacto Educativo Global, que 
confirma y extiende un año después en el Mensaje del 15 de octubre 
de 2020. 

Él considera que el obstáculo más grave para que la educación res-
ponda a los desafíos concretos de la vida de las personas y de los pue-
blos en nuestro mundo actual es precisamente la interrupción o rup-
tura del pacto educativo2. Esto se da cuando las familias, y las diversas 
instancias de la sociedad, dejan a otros la tarea de la educación, des-
entendiéndose o evadiéndose de su responsabilidad insustituible, vol-
cándola sobre los educadores, que no pueden realmente asumirla.

El Papa lamenta que el pacto está roto, y muy roto, y no se puede pegar o 
recomponer. No se puede zurcir…3.

En efecto, una utilización de la educación que llega a romper sus 
«pactos» básicos —ruptura manifiesta en la quiebra de los consensos 
y el desequilibrio de los protagonismos—, introduce inevitablemente 

2  La primera referencia del magisterio del Papa Francisco a la ruptura de un 
pacto educativo parece encontrarse en la Catequesis (Audiencia General) del 20 de 
mayo de 2015, que reaparece en la Exhortación Apostólica Amoris laetitia (n.º 84).
3  Discurso en el Seminario de Educación: El Pacto Mundial, 07/02/20.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o334

una crisis sistémica, proyectando un propio horizonte de interés y 
olvidando, por consiguiente, el respeto primero y fundamental por 
el educando.

Esta prioridad o centralidad de la persona, reconocida en las afir-
maciones constitucionales —de consenso constitutivo de la vida 
común— del derecho a la educación, de la libertad de enseñanza, 
de la responsabilidad propia y primera de las familias, no puede ser 
sustituida por la prioridad del proyecto socio-político sin conducir la 
educación a una situación crítica.

Aunque no se afirme teóricamente esta puesta en discusión, se hace 
en la práctica y con los hechos: convirtiendo esta prioridad de la 
persona en pura abstracción —separada de la realidad concreta del 
educando, que existe siempre en sus circunstancias, familiares y de 
tradición moral y religiosa—; e introduciendo, en cambio, afirmacio-
nes ideológicas y antropológicas que proyectan sobre el educando 
una determinada concepción de las cosas, limitando radicalmente 
su libertad e impidiendo la maduración de su conciencia y responsa-
bilidad. Se debilitan así radicalmente también las responsabilidades 
de las familias y de las demás instancias educativas.

Esta es la crisis fundamental de la educación, que afecta a la persona 
del alumno en primer lugar, a las familias y a la sociedad, a la posi-
bilidad de una renovación de la vida personal y social por caminos 
no dirigidos por quienes detentan el poder, es decir por caminos de 
libertad e innovación verdadera.

Puede ayudar a entender esta crisis la descripción que hace H. 
Arendt ya en 1960: «Básicamente, siempre educamos para un 
mundo que está confuso o se está convirtiendo en confuso, porque 
ésta es la situación humana básica … Nuestra esperanza siempre 
está en lo nuevo que trae cada generación; pero precisamente por-
que podemos basar nuestra esperanza tan sólo en esto, lo destrui-
ríamos todo si tratáramos de controlar de ese modo a los nuevos, a 
quienes nosotros, los viejos, les hemos dicho cómo deben ser … La 
educación … tiene que preservar ese elemento nuevo e introducirlo 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 335

como novedad en un mundo viejo que, por muy revolucionarias que 
sean sus acciones, siempre es anticuado y está cerca de la ruina 
desde el punto de vista de la última generación.»4

2. Legitimar la ruptura

La ruptura del «pacto educativo», la crisis sistémica en la que se 
introduce a la educación, es presentada en positivo como una pro-
puesta alternativa, presuntamente basada en un nuevo consenso, 
que supera la situación anterior. Ésta sería fruto de la evolución his-
tórica, expresión de otro marco social que concedía protagonismos 
y daba privilegios hoy ya trasnochados.

Se propone, pues, superar lo anterior y, en concreto, la educación 
cristiana, la presencia cristiana en la educación —muy amplia y arti-
culada en nuestra sociedad—, en nombre de un nuevo horizonte que 
se pretende realmente común: la «escuela pública —es decir, de titu-
laridad estatal— y laica».

En este contexto, puede comprenderse que reto principal de la partici-
pación de la Iglesia en el reciente proceso de elaboración de la nueva 
Ley haya sido seguir afirmando el protagonismo propio de la iniciativa 
social; especialmente a través del esfuerzo por evitar que la presencia 
eclesial en la educación y, en concreto, los Acuerdos con la Santa Sede 
se interpreten como una pura defensa de privilegios históricos5.

No se trata de meras disquisiciones jurídicas, sino de un juicio de 
valor sobre la historia de la educación católica en España y sobre la 
legitimidad de su marco legal.

El debate particular sobre los Acuerdos es signo de esta cuestión crí-
tica, mostrando bien cómo está en juego una realidad antropológica 
y social fundamental: que la persona no hace referencia exclusiva-

4  Hanna Arendt, Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión política, 
Barcelona 2016, 235.
5  Cf., por ejemplo, Carlos Corral Salvador, Acuerdos España-Santa Sede (1976-
1994). Texto y comentario, Madrid 1999.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o336

mente al poder político, al Estado, responsable sin duda de muchas 
dimensiones de su vida temporal; sino también a la Iglesia, a una 
dimensión de «espíritu y verdad», de relación con Dios y de morali-
dad fundamental, que no es de competencia estatal.

Esta certeza, intrínseca a la conciencia cristiana y a la historia de 
libertad de nuestras sociedades6, expresada en una determinada 
forma jurídica de relación de la Iglesia con el Estado7, ha sido defen-
dida por el Vaticano II a partir de la afirmación de la dignidad y de 
los derechos fundamentales de la persona, como realidades que no 
son objeto del poder del Estado, sino que preceden y hacen posible 
la vida política sana8.

Subraya así el Concilio la transcendencia de la persona con respecto 
a todo poder político, que no puede entenderse nunca como el hori-
zonte exhaustivo de la vida personal9. Y defiende los espacios deci-
sivos de la libertad, de conciencia y religiosa; es decir, la ilegitimidad 
de que un poder social o político impida, obligue, use de violencia, 
no respete la personal búsqueda libre de la verdad, especialmente 
de la verdad moral y religiosa10.

Se comprende entonces que poner de manifiesto en el diálogo estas 
perspectivas antropológicas fundamentales y, por consiguiente, los 
límites de las competencias del Estado con respecto a la educación, 
no es una lucha por privilegios y poder —como se insiste en presen-
tar por algunos la existencia de los Acuerdos—; sino que están en 

6  También y especialmente tras las grandes crisis de los totalitarismo europeos 
del siglo XX.
7  Cf., por ejemplo, Carlos Corral Salvador, La relación entre la Iglesia y la comuni-
dad política, Madrid 2003.
8  Cf., por ejemplo, J. Ratzinger, Vorpolitische moralische Grundlagen eines frei-
heitlichen Staates, en: J. Habermas - J. Ratzinger, “Dialektik der Säkularisierung”, 
Freiburg Basel Wien 2005, 39-60.
9  “La Iglesia … es al mismo tiempo signo y salvaguardia de la trascendencia de la 
persona humana” (GS 76b). Cf. LG 36d, GS 73-76; DH 2-8. 
10  Una lectura actualizada de DH en J. Mª Prades López (ed.), La libertad religiosa 
para el bien de todos. Texto y comentario del documento de la Comisión Teológica interna-
cional, Madrid 2021.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 337

juego el bien de la educación y la libertad, las libertades más esen-
ciales, que corresponden a derechos fundamentales reconocidos por 
la Constitución española.

3. Urgencia de participar en el debate 

En realidad, la existencia misma de un debate, aunque sea grande 
o fuerte, no debe considerarse parte de la crisis, sino que, de por sí, 
es lo propio de una sociedad libre y democrática. Signo de crisis, en 
cambio, es la falta sistemática de diálogo, el estar ausente del debate 
por propia falta de conciencia o voluntad, o el ser excluido de hecho 
del proceso público de deliberación sobre bienes personales y socia-
les fundamentales.

Pero la participación, en principio, es posible, aunque no sea deseada 
ni se tenga invitación, y hay que luchar por ella. En efecto, la renova-
ción de los planteamientos pedagógicos llevada a cabo por la Lomloe —
asumiendo propuestas que la UE querría vigentes en el breve plazo de 
2025— afecta sin duda a la comprensión de la educación y puede sig-
nificar una interpelación profunda; pero no abre horizontes completa-
mente heterogéneos. Se sitúa en el marco más amplio de una reflexión 
sobre la educación propuesta por la Unesco11 y continuada hasta la 
actualidad por la Onu misma12. Es parte, por tanto, de un proceso glo-
bal de transformación de la educación, que, sin embargo, no excluye 
en teoría el consenso y el equilibrio propios de un pacto educativo. 

De hecho, los diferentes documentos de referencia13 han asumido 

11  Véase, por ejemplo, la meta 4.7 y su desarrollo en el núm. 62 de la Declaración 
de Incheon (2015) de la Unesco. Cf. en la actualidad su Rapport de la Commission 
international sur les futurs de l’éducation, 2021, en el que se plantea incluso la 
necesidad de “un nuevo contrato social para la educación”.
12  Véase la Cumbre de las Naciones Unidas para transformación de la edu-
cación, 2022.
13  Documentos de la Unesco: Propuestas de la primera reunión de expertos de las 
tres religiones (1995); Declaración de principios sobre la tolerancia (1995); Conclusiones 
del III Seminario Unesco sobre la Contribución de las Religiones a la cultura de la Paz, 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o338

explícitamente la importancia de competencias que favorezcan el 
pleno desarrollo de los alumnos, la educación en valores y para la 
paz, la convivencia en la pluralidad, etc. Numerosos documentos 
reclaman incluso que los sistemas educativos sirvan para conocer 
la propia tradición religiosa y otras cosmovisiones, como condición 
necesaria para promover el diálogo interreligioso e intercultural.

En este sentido, habría incluso un gran paralelismo con la propuesta 
del Papa Francisco, para el cual se trata, en el nuevo pacto educativo, 
de educar para la convivencia pacífica y el respeto mutuo, teniendo 
en cuenta la interioridad de la persona y la apertura a la trascenden-
cia14; de superar las rivalidades entre religiones y el fanatismo, de 
no usar el nombre de Dios en la práctica de la violencia; de enseñar 
a las nuevas generaciones la igualdad fundamental entre hombres y 
mujeres, a defender a las víctimas, a adoptar un estilo de vida sobrio 
y sostenible, etc15. 

sobre la educación religiosa en un contexto de pluralismo y tolerancia (1998); Declaración 
y recomendaciones de la conferencia internacional sobre diálogo interreligioso (2000); 
Promoting understanding and development of intercultural dialogue and peace (2009); 
Declaración de Incheon. Educación para la ciudadanía mundial: Temas y objetivos de 
aprendizaje (2015).

Documento de la Osce: The Toledo Guiding Principles on Teaching about Religion and 
Beliefs in Public Schools (2007).

Documentos del Consejo de Europa: Resolución 1396 (1999); The Final Declaration of 
the 21st. Session of the Standing Conference of the European Ministers of Education (2003); 
Recomendación 1720 (2005); El Libro Blanco sobre el diálogo intercultural “Vivir juntos 
con igual dignidad”, (2008); La Carta del Consejo de Europa sobre la educación para la 
ciudadanía democrática y los derechos humanos (2010); Developing intercultural compe-
tence through education (2014); Señales. Políticas públicas y prácticas para la enseñanza 
de las religiones y las cosmovisiones no-religiosas en la educación intercultural (2016); 
Competencias para una cultura democrática. Convivir en pie de igualdad en sociedades 
democráticas (2018).

Documento de la Ocde: Marco de Competencia global. Preparar a nuestros jóvenes para 
un mundo inclusivo (2018)
14  Francisco, Discurso en el Congreso Mundial “Educar hoy y mañana. Una pasión que 
se renueva”, 21/11/15.
15  Francisco, Discurso en el Encuentro Religiosos y Educación, 05/10/21.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 339

A partir de los grandes objetivos propuestos en los documentos 
internacionales, lo decisivo será el proceso consiguiente de trasla-
ción de estos horizontes generales a una sociedad concreta, la elabo-
ración de la normativa legislativa que da forma al sistema educativo. 
Este es el lugar propio de un debate imprescindible, que habría de 
ser realizado en libertad, de manera pública y razonable. 

La Iglesia no puede declararse simplemente ajena a este proceso, o 
contentarse con una mera crítica externa, más o menos fundamen-
tada. El debate sobre el sistema educativo no termina además con 
la aprobación de una Ley de educación determinada; continúa como 
reflexión permanente en la sociedad, atenta a las formas de realización 
de tarea tan fundamental, ejerciendo el sentido crítico, preparando 
propuestas de renovación y mejora, futuros cambios legislativos.

Necesitamos estar presentes en este gran diálogo público; hemos de 
saber dar razones, hacer manifiesta ante todos la legitimidad de la 
presencia eclesial en la escuela, compartir las propuestas concretas 
derivadas de nuestra comprensión de la educación para la actuali-
zación del sistema educativo.

Esta será una contribución propia a la plasmación de formas educa-
tivas más adecuadas, un modo de participación responsable en la 
vida social, haciendo posible el encuentro con la experiencia educa-
tiva eclesial, y ofreciendo una respuesta argumentada y necesaria a 
posiciones alternativas cuyo horizonte implicaría, a nuestro parecer, 
una puesta en crisis de la educación en nuestra sociedad.

4. Los términos del debate

Esta aportación es tanto más necesaria cuanto más estos plantea-
mientos generales, que permitirían una amplia integración de la per-
sona del educando y de su tradición propia, se encuentran en nues-
tra sociedad con perspectivas —presentes en la misma Lomloe— que 
restringen su toma en consideración, y favorecen una objeción de 
fondo a la propuesta pública de una «educación cristiana».



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o340

Se trata de una objeción propia de la modernidad, pero que persiste 
actualmente, a pesar de chocar también con muchos otros desafíos 
que plantea al sistema educativo una sociedad cada vez más plural.

Se toma como punto de partida que las referencias normativas esco-
lares han de ser para todos —sin discriminaciones, inclusivas, etc., 
según terminología hoy extendida—, también en la educación de 
los ámbitos moral y religioso. Para concluir que la escuela sería el 
ámbito de lo común, de la «ciudadanía» —por eso habría que pro-
mover sólo una escuela pública y laica— y no de las creencias par-
ticulares, que se situarían fuera del ámbito propiamente escolar y, 
en cuanto tales, escaparían al método racional propio de la escuela, 
porque lo racional siempre es universal.

Sin embargo, afirmando sin problema una legítima laicidad del 
Estado16, la consecuencia para la sociedad y para la enseñanza no 
es la de negar la presencia e incidencia pública de las identidades de 
gentes y culturas —excluyendo de hecho toda pluralidad—, y, en tér-
minos generales, reducirlas a la mera «ciudadanía» relativa al Estado.

Porque no es común a todos en la escuela sólo la «ciudadanía com-
partida», la relación con el Estado; sino que es igualmente común a 
todos el ser personas con una identidad, la exigencia de ser respeta-
das y promovidas en la dinámica de la propia razón y libertad. Y así 
la pertenencia a una tradición particular es común, como también 
la necesidad de verificar su capacidad explicativa de la experiencia 
humana.

En breve, la oposición entre lo particular y lo común no tiene sen-
tido, cuando la particularidad misma es común a todos, y a todos 
urgen en común los aprendizajes que ello implica: conocerla, com-
prenderla y ejercer la propia libertad responsablemente en el espacio 
de la convivencia y del diálogo, del uso de la razón.

16  Vale la pena recordar la descripción de la laicidad que propone el gobierno 
francés: “La laïcité n’est pas une opinion parmi d’autres mais la liberté d’en avoir 
une. Elle n’est pas une conviction, mais le principe qui les autorise toutes, sous 
réserve du respect de l’ordre public.” (www.gouvernement.fr).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 341

De ahí la necesidad de que el marco escolar ayude a cada persona 
a conocer la propia tradición y haga posible así no sólo rechazarla 
o asumirla libremente, sino sobre todo crecer en el ejercicio de la 
propia responsabilidad. Esto será incluso condición del buen éxito 
del proceso educativo17.

De hecho, en toda tradición se considera posible alcanzar verda-
des realmente universales. Más aún, la peculiar tradición escolar 
de nuestras sociedades se basa en la afirmación crítica y sistemá-
tica de esta certeza, en la necesidad del uso de la razón también a 
este respecto, para distinguir mito, costumbre y verdad. Se afirma 
conscientemente la vinculación de la cosmovisión religiosa con la 
búsqueda de la verdad, con la opción por el Logos, evitando dejarla 
abandonada en el terreno de lo no racional.

Lo propio de nuestra escuela sería, por tanto, ofrecer el espacio para 
conocer realmente y verificar las propias convicciones y cosmovisio-
nes en su capacidad de explicar la realidad y de guiar la acción; es 
decir, en su desempeño en la vida personal y social.

Para hacer posible esta verificación, se hace necesario el reconoci-
miento de referencias válidas comunes; es decir, que trascienden 
de algún modo las elaboraciones culturales y las políticas, por estar 
dadas anteriormente con la persona misma18.

17  Insiste en ello el último Rapport de la Unesco: “un nouveau contrat social pour 
l’éducation … doit reconnaître et soutenir les identités (culturelles, spirituelles, 
sociales et linguistiques) des élèves, en particulier dans les minorités autochtones, 
religieuses, culturelles et de genre et dans les populations qui sont systématique-
ment marginalisées. Une prise en compte de l’identité dans le curriculum, la péda-
gogie et les approches institutionnelles peut avoir un effet direct sur le maintien 
en scolarité des élèves, leur santé mentale, leur estime de soi et le bien-être de la 
communauté.” (Unesco, Un nouveau contrat social, 30). También Ib., 57-58.
18  Se ha considerado con frecuencia en los Estados democráticos que los 
“derechos fundamentales”, como referencias normativas comúnmente aceptadas 
en sociedades plurales —por los cristianos incluso como una forma de expresión 
del “derecho natural—, podrían ser un instrumento adecuado para ello. Cf. A. Hol-
lerbach, Erziehungsrecht, LfThK 3, Freiburg i. B. 1995, 856.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o342

Para todo el proceso educativo resulta, pues, necesario afirmar la 
existencia de unos «estándares comunes», los derivados de las ver-
dades más inmediatas referidas a la realidad de la persona y de la 
sociedad. Aunque estos estándares sean también fruto de un pro-
ceso histórico, muchos son ya admitidos generalmente o no son 
rechazables sin hacer violencia a la razón y a la naturaleza misma 
de la escuela.

El primero sería, sin duda, el reconocimiento y la promoción de la 
persona: de su razón y de su libertad; así como de la persona del 
prójimo, con sus bienes fundamentales. Pero en este mismo sentido 
pueden considerarse también la responsabilidad para con el otro, la 
sociedad y la naturaleza; la capacidad de diálogo y de tolerancia, el 
sentido de la justicia y la solidaridad, etc.

Y los estándares comunes de conocimiento sobre la experiencia 
humana son el modo en que las diversas cosmovisiones e identida-
des pueden mostrar su razonabilidad en la escuela y, por tanto, su 
posible universalidad; mientras los estudiantes aprenden a recono-
cer las propias limitaciones, los bienes de todos, la necesidad de la 
tolerancia y el diálogo.

La responsabilidad de respetar estos «estándares comunes» de 
humanidad se corresponde con las exigencias propias de la neutrali-
dad de un Estado democrático; el cual, en cambio, no puede imponer 
particulares elaboraciones ideológicas o religiosas en su legislación 
educativa.

Mientras que, para la Iglesia, defender los contenidos esenciales de 
tales «referencias válidas para todos», anteriores o trascendentes a 
las tradiciones culturales y religiosas, es también una forma con-
creta de afirmar la trascendencia y la centralidad pedagógica de la 
persona y, así, la verdad de la Creación19.

19  Puede mencionarse la reflexión a este respecto de J. Ratzinger, por ej.: Wah-
rheit, Werte, Macht, Herder 1993; Senza radici (con Marcello Pera), Milano 2004; 
Werte in Zeiten des Umbruchs, Herder 2005; Dialektik der Säkularisierung (con J. 
Habermas), Herder 2005; L’Europa di Benedetto, Bologna 2005.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 343

Este respeto a la identidad concreta del alumno y a su libertad de 
conciencia, no puede ser identificado tampoco con una forma de 
hacer posible la influencia de instituciones externas; es, al contra-
rio, la garantía de que la escuela permanece como espacio común, 
abierto al uso de la razón por parte de todos. Porque no es posible 
una enseñanza o un pensamiento verdaderamente inclusivo, sino 
desde la aceptación consecuente de la libertad de conciencia —que 
está fundada en la búsqueda de la inteligencia de la realidad— y de la 
libertad religiosa —que rechaza la imposición de la verdad abusando 
de cualquier forma de poder.

Conviene insistir en ello, porque la negación de este punto de partida 
fundamental no es en absoluto un peligro abstracto, ni en la histo-
ria europea de los dos últimos siglos ni en la actualidad. También 
en nuestro mundo educativo puede intentarse de muchos modos 
coartar las libertades, incluso corriéndose a veces el riesgo de una 
imposición desde el poder de antropologías propias de ideologías 
muy particulares.

Pero, como se puso de manifiesto ya en los tiempos de las luchas 
confesionales20 y está implicado en la neutralidad del Estado, la base 
de una convivencia pacífica y libre entre diversos es el respeto por la 
libertad de conciencia. Éste es el lugar del ejercicio libre de la razón21 —
de la personal apertura a la inteligencia de la realidad— y coincide con 
el respeto de la dignidad de la persona, sin el que no es posible la paz.

Esta misma libertad es igualmente el principio fundante del ejercicio 
de la razón que caracteriza a la escuela en su naturaleza educativa 
propia y precisamente como espacio público. Todos los aprendizajes 
escolares están destinados a introducir al uso adecuado de la razón 
ante los diferentes ámbitos de la realidad, lo que incluye la dimen-
sión moral y religiosa. La existencia de asignaturas como la Ere está 
al servicio de esta educación en las competencias más personales, 

20  Cf., por ejemplo, S. Castellion, Conseil à la France désolée [1562].
21  Contra una tutela indebida que impide el uso de la propia razón, como explicó 
de modo clásico I. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? [1784].



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o344

que afectan directamente la vida de la propia conciencia y exigen, 
por ello, una introducción cuidadosa al uso de la razón, en el mayor 
respeto por su libertad.

En cambio, negar estas dimensiones de la educación o la presencia 
de estas asignaturas en la escuela dejaría a la persona sin proce-
sos de aprendizaje en ámbitos fundamentales de la vida, con escasa 
capacidad de defender su libertad de conciencia ante manipulacio-
nes o la presión de una mentalidad dominante, con menor compe-
tencia para el diálogo y la convivencia.

El significado radical de la libertad de conciencia es propuesto con 
solemnidad por la Iglesia católica en el Vaticano II22, que lo ve expre-
sado también en el derecho a la educación, la libertad de enseñanza 
o los derechos de la familia23. Y se corresponde con el marco jurídico 
vigente, que recuerda la responsabilidad del Estado de promover y 
defender los derechos y libertades de todos; junto con la obligación 
de no abandonar su neutralidad —laicidad—, de no imponer una pro-
pia tutela sobre las conciencias en nombre de una ideología siempre 
particular. 

5. Estar presentes en el sistema educativo LOMLOE

Desde el inicio mismo, los cristianos, en su encuentro con la cultura 
griega, optaron por la razón y no por el mito, sin dejar por eso de ser 
religiosos, porque sabían que Dios es Logos y es Amor. Esta concien-
cia sigue siendo igualmente clara y explícita en nuestro tiempo, y 
es de nuevo urgente afirmarla, dada la profunda puesta en cuestión 
actual de la búsqueda libre de la verdad. Para el cristiano no cabe 
renunciar a la razón, porque sería renunciar a su fe, a afirmar que el 

22  Declaración Dignitatis humanae.
23  R. A. Siebenrock subraya la especial importancia de integrar la enseñanza del 
Concilio sobre la libertad religiosa en la reflexión sobre la educación (Theologischer 
Kommentar zur Erklärung über die christliche Erziehung “Gravissimum educationis”, en: 
P. Hünermann - B. J. Hilberath, “Herders theologischer Kommentar zum Zweiten 
Vatikanischen Konzil”, III, Freiburg i. B. 2005, 579-582).



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 345

Dios Creador es el Logos, y que se hizo carne definitivamente y para 
siempre; ni cabe, por consiguiente, abandonar el espacio común de 
búsqueda y educación en la verdad24.

Ha de rechazarse, por tanto, que se ponga en duda la presencia edu-
cativa de la Iglesia en el espacio público en nombre de una mejor 
salvaguardia de lo propio del cristianismo, conformándose con una 
existencia de algún modo al margen del currículo escolar.

En efecto, puede darse la tentación de no aceptar entrar en la par-
ticular ágora que es nuestro sistema educativo, porque en ella los 
problemas humanos no estén planteados según una lógica cristiana. 
Pero no querer aceptar los términos en que, sin embargo, los alum-
nos todos viven los retos de la inteligencia de lo humano, no sólo no 
ayudará a defender lo específico cristiano, sino que puede conducir 
la fe a la irrelevancia para los propios hijos y para la sociedad.

Por el contrario, aceptar el desafío que plantea el horizonte educativo 
actual podrá ser de gran ayuda en primer lugar para los alumnos, 
que van a confrontarse en todo caso con la descripción de lo humano 
implicada en las competencias y el «perfil de salida», y con los desafíos 
culturales de su tiempo. En particular, la presencia del área/materia 
de Religión será imprescindible, para que los alumnos puedan abordar 
en perspectiva creyente los objetivos y retos que se les plantean en su 
proceso educativo, y les aportará además la riqueza del conocimiento 
del mundo cristiano, que muchas veces es el suyo propio.

Así pues, no rechazar estar presente en el marco delimitado por la 
Lomloe, a pesar de todos sus aspectos críticos, significará para la 
educación cristiana sin duda aceptar el reto de afrontar la inteli-
gencia de los rasgos fundamentales de lo humano tal como ahí son 
descritos, en formulaciones sin duda condicionadas cultural e his-
tóricamente.

24  Cf., por ejemplo, Benedicto XVI, Fe, razón y universidad. Recuerdos y reflexio-
nes, en la Universidad de Ratisbona el 12 de septiembre de 2006; Alocución para 
el encuentro con la Universidad de Roma “La Sapienza”, previsto para el 17 de enero y 
anulado en fecha 15 de enero de 2008.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o346

Pero no significará en modo alguno canonizar ninguna antropolo-
gía subyacente, proveniente de ninguna autoridad política, aunque 
fuese la UE o la Unesco. Es muy importante guardar conciencia de 
ello; pues aceptar acríticamente propuestas antropológicas quizá 
dominantes, convirtiendo al cristianismo en simple variante suya, 
vaciaría de sentido nuestras instituciones educativas o la misma 
Ere. No serían necesarias, no ayudarían a los alumnos a conocer 
y comprender su mundo espiritual, la fe cristiana y su significado 
para la vida de la persona y del mundo; ni contribuirían a ninguna 
forma de educación del sentido crítico, de la capacidad de diálogo o 
de la comprensión del diferente.

6. El compromiso de la Iglesia con la educación

El debate que ha generado la nueva consideración del sistema edu-
cativo en la Lomloe interpela nuestra comprensión cristiana de la 
educación y nos pide buscar activamente vías de encuentro con un 
mundo educativo en rápido cambio y en una situación de profunda 
crisis. Esta es la indicación fundamental del concilio Vaticano II, 
actualizada para nuestras circunstancias en la propuesta de Fran-
cisco de reconstruir un «Pacto educativo global»25. 

Ante este desafío, resulta particularmente urgente la presencia y el 
testimonio consciente de la Iglesia en la educación26; y tanto más, 
cuanto más multicultural y multirreligiosa es la sociedad, cuanto 
más se corre el riesgo de la ruptura cultural y de la secularización, 
de la quiebra de los pactos educativos mediante la introducción de 
monopolios ideológicos, la imposición de modelos antropológicos, la 
negación de la libertad religiosa. En la misma medida en que se des-

25  Cf. Francisco, Mensaje para el lanzamiento del Pacto educativo global, 12-09-
2019; Carta a los participantes en el Congreso de la Oficina internacional de la educación 
católica, 2022; Congregación para la educación católica, Pacto educativo global. 
Vademecum (2020).
26  Ya, por ejemplo, Benedicto XVI, Mensaje a la diócesis de Roma sobre la tarea 
urgente de la educación, 21-01-2008.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 347

vanecen consensos y referencias comunes, adquiere mayor impor-
tancia, si cabe, sostener públicamente la prioridad y la centralidad 
de la persona en la educación, la dignidad de su conciencia y de su 
libertad, la apertura a la trascendencia —del otro, del diferente, y de 
Dios—, la pluralidad de nuestra sociedad.

Así pues, una reflexión eclesial sistemática es necesaria hoy día y 
hará un servicio valiosísimo. Pero estamos llamados a mostrar tam-
bién con los hechos —en nuestras instituciones— la realidad de una 
educación capaz de comprometerse con el bien integral del alumno, 
sosteniendo el proceso de maduración de su libertad y responsabi-
lidad personal, mediante una confianza real en la dinámica de la 
razón, iluminada y sostenida por la fe en el Logos hecho carne. Es 
decir, aún con los límites inevitables de cualquier institución educa-
tiva, nuestra propuesta verá confirmada su pertinencia al mostrarse 
capaz de aunar la dimensión personal, la transmisión de conoci-
mientos objetivos y la formación para la convivencia; y de asumir 
los retos que plantea la pluralidad cultural y religiosa de la sociedad.

Para todos los pueblos y las generaciones, la educación a la libertad 
ha sido siempre un desafío; y lo es de manera acentuada en nues-
tras sociedades plurales. Para la Iglesia esta tarea ha sido siempre 
de importancia vital: es la condición de la realización de su misión, 
con respecto a sus propios hijos, a los que tiene el derecho y el deber 
de educar cristianamente; pero es también un servicio necesario 
para que sea posible el diálogo de la fe con las diferentes culturas y 
religiones, en el respeto de la libertad de todos.

En la actualidad, el desafío de la educación ha adquirido caracterís-
ticas y urgencia nuevas. No sólo por los cambios que están teniendo 
lugar, en la sociedad y en la pedagogía, o por la interpelación de 
comprensiones alternativas a la nuestra; sino también por que afec-
tan a la vida eclesial en cuanto tal: nuestras familias sufren, como 
todas, de la tendencia a no asumir las propias responsabilidades 
educativas, nuestras instituciones se debilitan por la disminución 
de los sujetos titulares —órdenes y congregaciones, por ejemplo— y 
del alumnado, las circunstancias sociales multiplican los desafíos. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o348

De hecho, podría decirse que la educación cristiana ha dejado de 
poder darse por supuesta y ha de ser asumida como una exigencia 
muy viva del cumplimiento de la misión eclesial, como un verdadero 
«signo de los tiempos» para la vida de la Iglesia.

Se hace cada vez más patente que no es real la fe, no puede vivirse 
ni transmitirse, sin la existencia de un entorno educativo, en el que 
la vida es modelada cristianamente y desarrolla su forma buena.

Creer es entrar en un proceso educativo: es adherirse a la presencia 
histórica del «Camino, la verdad y la vida» para el hombre, ser discí-
pulos del verdadero Maestro, participar de un lugar humano en que 
la razón y la libertad encuentran su ser verdadero, su fundamento 
y la posibilidad de su crecimiento; en el que la persona descubre su 
dignidad y su destino.

Se manifiesta así con los hechos la concordancia profunda del Evan-
gelio con la humanidad, de la fe con la razón; ofreciendo a todos un 
motivo principal de su credibilidad, un testimonio de la verdad de 
su anuncio de salvación del hombre.

Toda convicción, religión, cosmovisión o tradición cultural existe 
educando. Pero todas han de aceptar confrontarse con la verdad de 
lo humano, con su ser propio, con su razón y libertad. Sin este con-
frontarse no hay educación —ni posible permanencia en la histo-
ria—; aunque este proceso sea siempre un desafío a la forma en que 
las personas viven y transmiten sus convicciones.

Tampoco nuestros niños y jóvenes podrían mantener una fe personal 
sin esta apertura universal a la luz de la razón —que tiene un lugar 
privilegiado en la escuela—; si no se les educara para el encuentro 
con todo su mundo, del que forman parte de modo absolutamente 
decisivo otras personas y otros planteamientos culturales.

El compromiso decidido con la educación significa apostar por la 
persona. Es un gesto de amor y de esperanza en ella27, que toma la 

27  Cf. Francisco, Videomensaje sobre el Pacto Educativo Global, 15-10-2020.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 349

forma de un acompañamiento, también con los medios de la escuela, 
a su crecimiento en la verdad y el bien. Es una apuesta realista por 
la libertad, por una conciencia vinculada con la verdad, educada a la 
responsabilidad personal. 

Esta pasión por lo humano fue desvelada por nuestro Señor Jesu-
cristo para siempre, y su reconocimiento en la fe se llamó «buena 
noticia», «evangelio», como nos enseñó S. Juan Pablo II28. El com-
promiso de la Iglesia con la educación en una sociedad plural hará 
presente, por una parte, certezas fundamentales que siempre es 
necesario recordar: sobre la razón, la conciencia y la libertad, las 
prioridades de la pedagogía y los equilibrios del sistema educativo. 
Pero, por otra parte, para nosotros, es defender el corazón del propio 
mensaje evangélico: el significado único de la persona, por la que 
Cristo murió, de su conciencia, de su fe y su libertad, de su camino 
de transformación, de conversión y maduración.

Educar es uno de los nombres imprescindibles de una fe viva y de 
una caridad real. Que nuestro compromiso esté sostenido por la cer-
teza de que, a la luz de la fe y de la experiencia cristiana, en su reali-
zación por la Iglesia, la educación no corre el riesgo de perder nada 
de su significado propio, sino que lo reafirma y se abre a la mayor 
relevancia y dignidad posibles.

28  Cf.: “¡Qué valor debe tener el hombre a los ojos del Creador, si ha «merecido 
tener tan grande Redentor», si «Dios ha dado a su Hijo», a fin de que él, el hombre, 
«no muera sino que tenga la vida eterna»! En realidad, ese profundo estupor respecto 
al valor y a la dignidad del hombre se llama Evangelio, es decir, Buena Nueva. Se 
llama también cristianismo. Este estupor justifica la misión de la Iglesia en el mundo, 
incluso, y quizá aún más, «en el mundo contemporáneo».” (Redemptor hominis 10).



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o350

Un traballo decente ten que ser 
un traballo saudable
Xornada mundial polo traballo decente

O traballo é, sen dubida, lugar decisivo da realización da vida 
humana; por o seu medio a persoa está chamada a procurar o ben e 
a coidar valores fundamentais como a xustiza, o amor, a solidarie-
dade, a liberdade, etc. Feito con sentido da fraternidade, da «ami-
zade social», o traballo contribúe ó perfeccionamento moral da per-
soa, chamada a ser colaboradora da obra da Creación e a vivir a súa 
condición de fillo de Deus e irmán dos seus semellantes.

Para que a persoa e a nosa sociedade garden clara conciencia da dig-
nidade e significado do traballo, serve tamén celebrar esta «Xornada 
polo Traballo Decente», na que varias institucións eclesiais se unen 
coa vontade de que todo cristián se comprometa decididamente 
nesta acción social.

O valor que Xesús lle concede ao traballo vémolo tanto na súa vida 
de traballador con San Xosé como nas súas ensinanzas, nas que moi-
tas veces fala de diversos traballos. Ensínanos que o traballo corres-
ponde á vontade do Pai, que traballa sempre (cf. Jn 5, 17), é colaboración 
coa Súa obra creadora e modo xusto de gañarse o pan de cada día. 

Este ano a Xornada invítanos a recordar que «un traballo decente 
ten que ser un traballo saudable». Denúncianse así males como a 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 351

precariedade e o risco de accidentes, o paro, a explotación, a escravi-
tude, a falta de hixiene, a inseguridade no posto de traballo, o salario 
insuficiente… Un traballo saudable implica tanto a saúde física e as 
condicións laborais como a mental e a social, para que cada persoa 
colabore ao melloramento da sociedade, tarefa á que todos estamos 
chamados.

Nesta época de revolución tecnolóxica e enerxética, un «traballo 
saudable» pide coidar as condicións laborais, o salario familiar, a 
sanidade, os servizos sociais etc., para facer posible o benestar da 
sociedade e, en primeiro lugar, das familias. Convén non esquecer, 
como criterio, «a prioridade do traballo (a persoa) sobre o capital (as 
cousas) para abordar como sociedade esta cuestión clave para o des-
envolvemento da persoa, o desenvolvemento da familia e a contribu-
ción ao ben común» (CEE, «O Deus fiel mantén a súa alianza», n.º 94).

A insistencia no «saudable» que nos fala precisamente do protago-
nismo de cada persoa, que non chega a realizarse sen a posibilidade 
de participar cun traballo decente na construción do ben común. 
Esta debe ser a principal política social, especialmente cara aos 
pobres, aos que non se responde de modo digno solo con un pouco 
de diñeiro. Insiste nesta perspectiva a Doutrina Social da Igrexa na 
súa ultima encíclica: «Esa (a actividade laboral) é a mellor axuda 
para un pobre, o mellor camiño cara a unha existencia digna. Por 
iso insisto en que «axudar aos pobres con diñeiro debe ser sempre 
unha solución provisoria para resolver urxencias. O gran obxectivo 
debería ser sempre permitirlles unha vida digna a través do traba-
llo». Por máis que cambien os mecanismos de produción, a política 
non pode renunciar ao obxectivo de lograr que a organización dunha 
sociedade asegure a cada persoa algunha maneira de aportar as 
súas capacidades e o seu esforzo. Porque “non existe peor pobreza 
que aquela que priva do traballo e da dignidade do traballo”». (Papa 
Francisco, Fratelli Tutti, n.º 162)

Neste día lembremos todos que a caridade mesma, que quere o ben 
do próximo e o melloramento da sociedade, chama por un traballo 
decente, que ten que ser saudable, no que cada quen poida desen-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o352

volver o seu ser persoal e social, coidar da súa familia e exercer a 
solidariedade. Asumamos este compromiso como propio do noso 
ser cristiáns, cada un nas súas circunstancias, con aquela actitude 
que o apóstolo Paulo nos propoñía vivir: «Todo o que sexa verdadeiro, 
todo o que sexa nobre, todo o que sexa xusto, todo o que sexa limpo, todo o 
quer sexa estimable, todo o que sexa honroso, calquera virtude ou mérito 
que haxa, iso é o que debedes estimar» (Flp 4, 8).

Que o Señor, que ilumina mentes e corazóns, e non deixa de traba-
llar polo noso ben, a nosa paz e a nosa ledicia, nos colme das súas 
bendicións.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 353

Orgullosos de nuestra fe
Día de la Iglesia diocesana 2023

Queridos hermanos,

En este día de la Iglesia diocesana estamos invitados a volver la 
mirada con agradecimiento y legítimo orgullo a nuestra fe, presente 
ante nuestros ojos, quizá desde niños, y experimentada como una 
síntesis de humanidad colmada de certezas buenas, de fe en Dios y 
ante la vida, de esperanza y de paz, de respeto y atención a las perso-
nas, de sentido de la responsabilidad, de solidaridad y de compasión.

La fe tiene para nosotros el rostro de personas queridas, cercanísi-
mas, que nos la han transmitido; de nuestras parroquias y de nues-
tra tierra, de sus fiestas y tradiciones, de su forma más propia de 
vida en las casas y en los pueblos.

Siempre será una felicidad volver la mirada a estas presencias bue-
nas, que son nuestras raíces y nuestro hogar más personal. Y será 
siempre una alegría inmensa poder ver realizarse en ellas la obra del 
Señor Jesús, el fruto de la fe en Él, el crecer paulatino de la semilla 
del reino de Dios que Él ha sembrado y cuida en nuestros corazones.

Nuestro verdadero orgullo es tener al Señor como amigo, promesa 
de bien para los que más amamos, sostén y guía de nuestras vidas, 
consuelo en las dificultades, misericordia en los dolores, esperanza 
cierta que ni la muerte podrá desmentir.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o354

Nuestro orgullo es ser amados por Él, del todo gratuita y a la vez radi-
calmente, y ver florecer este Amor en los rostros de nuestros seres 
queridos, como perenne inicio de un mundo que se renueva. Camina-
mos juntos, sin desesperar nunca por la mentira o el dolor, ciertos de 
un destino bueno, de la morada que el Señor nos prepara, en cielos y 
tierra nuevos en que habita la justicia.

Y esta tradición buena, llena de vida, sigue siendo la de nuestras parro-
quias, la de nuestra Iglesia diocesana, habitada también hoy por ros-
tros que nos hablan de humanidad sencilla y verdadera, de fe en Dios y 
de caridad. En esta nuestra casa, todos importamos, de cualquier edad 
o condición, la palabra o el gesto de cada uno.

Cuidemos estos hogares presentes en nuestra tierra en más de mil 
parroquias, sostenidas por la entrega, el sacrificio, la fe y la alegría de 
tantos. Y demos las gracias de corazón a todos los que las cuidan en 
algún servicio particular: a los sacerdotes, pero igualmente a tantos 
colaboradores en todas las actividades que construyen la vida de nues-
tras comunidades cristianas, a los catequistas, a quienes se preocupan 
de los templos y ayudan en las celebraciones, preparando, cantando, 
como acólitos o lectores, a los que hacen posible la atención de Cari-
tas a los necesitados, a quienes cooperan en la administración de las 
cuentas parroquiales, etc.

Colaboremos con nuestra presencia, con nuestro aliento, con la parti-
cipación y el apoyo necesario, según los medios de cada uno. No nos 
quedemos nunca en la sola crítica, construyamos juntos.

Cuidemos lo más importante, lo que da vida y sabiduría al corazón, hace 
florecer nuestra humanidad, nos enseña a vivir como hermanos, a pre-
ferir la justicia y a afrontar los desafíos de nuestra sociedad. Cuidemos 
a nuestra Iglesia diocesana, en la que aprendemos a conocer y a hablar 
con Dios, que nos conduce a gloriarnos sólo en el amor del Señor, Aquel 
que confirma la dignidad de nuestra persona más allá de cualquier 
poder de este mundo y nos da la esperanza de la resurrección.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 355

Orgullosos da nosa fe
Día da Igrexa diocesana 2023

Queridos irmáns,

Neste día da Igrexa diocesana estamos convidados a volver a mirada 
con agradecemento e lexítimo orgullo á nosa fe, presente ante os 
nosos ollos, quizá desde nenos, e experimentada como unha síntese 
de humanidade colmada de certezas boas, de fe en Deus e ante a 
vida, de esperanza e de paz, de respecto e atención ás persoas, de 
sentido da responsabilidade, de solidariedade e de compaixón.

A fe ten para nós o rostro de persoas moi queridas e próximas, que 
nola transmitiron; das nosas parroquias e da nosa terra, das súas 
festas e tradicións, da súa forma máis propia de vida nas casas e 
nos pobos.

Sempre será unha felicidade volver a mirada a estas presenzas boas, 
que son as nosas raíces e o noso fogar máis persoal. E será sempre 
unha alegría inmensa poder ver realizarse nelas a obra do Señor 
Xesús, o froito da fe nel, o crecer paulatino da semente do reino de 
Deus que El sementou e coida nos nosos corazóns.

O noso verdadeiro orgullo é ter ao Señor como amigo, promesa de 
ben para os que máis amamos, sostén e guía das nosas vidas, con-
solo nas dificultades, misericordia nas dores, esperanza certa que 
nin a morte poderá desmentir.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o356

O noso orgullo é ser amados por El, do todo gratuíta e á vez radical-
mente, e ver florecer este Amor nos rostros dos nosos seres queri-
dos, como perenne inicio dun mundo que se renova. Camiñamos 
xuntos, sen desesperar nunca pola mentira ou a dor, certos dun des-
tino bo, da morada que o Señor nos prepara, en ceos e terra novos 
en que habita a xustiza.

E esta tradición boa, chea de vida, segue sendo a das nosas parro-
quias, a da nosa Igrexa diocesana, habitada tamén hoxe por rostros 
que nos falan de humanidade sinxela e verdadeira, de fe en Deus e 
de caridade. Nesta nosa casa, todos importamos, de calquera idade 
ou condición, a palabra ou o xesto de cada un.

Coidemos estes fogares presentes na nosa terra en máis de mil 
parroquias, sostidas pola entrega, o sacrificio, a fe e a alegría de tan-
tos. E demos as grazas de corazón a todos os que as coidan nalgún 
servizo particular: aos sacerdotes, pero igualmente a tantos cola-
boradores en todas as actividades que constrúen a vida das nosas 
comunidades cristiás, aos catequistas, a quen se preocupa dos tem-
plos e axudan nas celebracións, preparando, cantando, como acóli-
tos ou lectores, aos que fan posible a atención de Caritas aos nece-
sitados, a quen coopera na administración das contas parroquiais.

Colaboremos coa nosa presenza, co noso alento, coa participación 
e o apoio necesario, segundo os medios de cada un. Non quedemos 
nunca na soa crítica, construamos xuntos.

Coidemos o máis importante, o que dá vida e sabedoría ao corazón, 
fai florecer a nosa humanidade, ensínanos a vivir como irmáns, a 
preferir a xustiza e a afrontar os desafíos da nosa sociedade. Coide-
mos á nosa Igrexa diocesana, na que aprendemos a coñecer e a falar 
con Deus, que nos conduce a gloriarnos só no amor do Señor, Aquel 
que confirma a dignidade da nosa persoa máis aló de calquera poder 
deste mundo e dános a esperanza da resurrección.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 357

P á g i n a  1 | 4 
 

 
 

 
 
 
 

 
Excmo. y Rvdmo. D. Alfonso Antonio María Carrasco Rouco, con 

D.N.I.33.830.907T, Obispo de la Diócesis de Lugo, con C.I.F. 2700002E, 

desde el 9 de febrero de 2008 

 

Por el presente, como Presidente de la Fundación Centro de Orientación Familiar 

Diocesano de Lugo (COF), inscrita en el registro de Fundaciones Religiosas 

Católicas del Ministerio de Justicia con el número de referencia 389-SE/F y con 

C.I.F R2701026C, a tenor del art. 34 de los estatutos, PPRROOCCEEDDOO  AA  AAPPRROOBBAARR 

la modificación de los siguientes artículos de los estatutos, conforme a la petición 

presentada por el Patronato de la Fundación, en fecha de 08 de noviembre de 2023, 

quedando formulado de la siguiente manera (las modificaciones se señalan en 

negrita y subrayado):  

AArrtt..  44..  FFiinneess  

§ 1. La Fundación tendrá como finalidad primera la orientación, ayuda y 

promoción de la familia y la vida, de acuerdo con los principios 

evangélicos y la doctrina de la Iglesia Católica, prestando sus servicios a 

todas las personas que lo solicitan, independientemente de su religión. 

La Fundación tendrá un carácter benéfico, orientado a la atención, 

asistencia y promoción de la familia, en todas sus facetas, estando exenta 

de todo fin lucrativo. 

§ 2. Entre sus fines secundarios se encuentran:  

a) Promocionar entre los cónyuges y los componentes de las familias 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o358

P á g i n a  2 | 4 
 

que lo soliciten la atención formativa adecuada en los ámbitos del 

matrimonio, educación de conflictos y dificultades que en la 

convivencia de los miembros de la unidad familiar surjan.  

b) La intervención directa para recuperar y restaurar el desarrollo 

armónico de la familia a través de una orientación personalizada 

y/o de un asesoramiento multidisciplinar ((ppssiiccoollóóggiiccoo,,  ppssiiqquuiiááttrriiccoo,,  

jjuurrííddiiccoo,,  eettcc..)) a través de la terapia y la mediación familiar, 

procurando especialmente la prevención de crisis conyugales y 

familiares. 

c) Promover programas de información, sensibilización y atención 

sobre problemáticas que afecten a menores y a su entorno familiar. 

d) Impulsar programas y estudios de prevención del suicidio. 

e) Desarrollar programas y acciones de cualquier índole con personas 

mayores, en situación de vulnerabilidad social, en situaciones de 

soledad no deseada o que vivan en aislamiento social y digital. 

f) Ofrecer formación y cooperar con otros organismos, eclesiales o 

civiles, en las áreas de educación y prevención. 

g) Fomentar la investigación y la formación a través de congresos, 

jornadas y publicaciones.  

h) La atención, cuidado y educación de la infancia, facilitando 

también la conciliación de la vida personal y familiar. 

ii)) LLaa  aatteenncciióónn  yy  ccuuiiddaaddoo  ddee  llaass  ppeerrssoonnaass  mmaayyoorreess,,  aatteennddiieennddoo  

eessppeecciiaallmmeennttee  aa  ssiittuuaacciioonneess  ddee  ssoolleeddaadd..  

jj)) EEll  ffoommeennttoo  ddee  llaa  iinncclluussiióónn  eenn  ttooddooss  llooss  aassppeeccttooss  eenn  llaa  ssoocciieeddaadd..  

kk)) DDeessaarrrroollllaarr  pprrooggrraammaass,,  aaccttuuaacciioonneess  yy  mmeeddiiddaass  ppaarraa  ffoommeennttaarr  llaa  

iigguuaallddaadd..  

  

P á g i n a  1 | 4 
 

 
 

 
 
 
 

 
Excmo. y Rvdmo. D. Alfonso Antonio María Carrasco Rouco, con 

D.N.I.33.830.907T, Obispo de la Diócesis de Lugo, con C.I.F. 2700002E, 

desde el 9 de febrero de 2008 

 

Por el presente, como Presidente de la Fundación Centro de Orientación Familiar 

Diocesano de Lugo (COF), inscrita en el registro de Fundaciones Religiosas 

Católicas del Ministerio de Justicia con el número de referencia 389-SE/F y con 

C.I.F R2701026C, a tenor del art. 34 de los estatutos, PPRROOCCEEDDOO  AA  AAPPRROOBBAARR 

la modificación de los siguientes artículos de los estatutos, conforme a la petición 

presentada por el Patronato de la Fundación, en fecha de 08 de noviembre de 2023, 

quedando formulado de la siguiente manera (las modificaciones se señalan en 

negrita y subrayado):  

AArrtt..  44..  FFiinneess  

§ 1. La Fundación tendrá como finalidad primera la orientación, ayuda y 

promoción de la familia y la vida, de acuerdo con los principios 

evangélicos y la doctrina de la Iglesia Católica, prestando sus servicios a 

todas las personas que lo solicitan, independientemente de su religión. 

La Fundación tendrá un carácter benéfico, orientado a la atención, 

asistencia y promoción de la familia, en todas sus facetas, estando exenta 

de todo fin lucrativo. 

§ 2. Entre sus fines secundarios se encuentran:  

a) Promocionar entre los cónyuges y los componentes de las familias 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 359

P á g i n a  3 | 4 
 

§ 3. Para lograr sus fines, con carácter puramente enunciativo y no 

limitativo, la Fundación promoverá:  

▪ Servicio de ayuda y asesoramiento multidisciplinar en las 

dificultades, conflictos y necesidades familiares. Atención e 

información personalizada; orientación matrimonial y familiar; 

terapia familiar, grupos de apoyo. 

▪ Búsqueda de alternativas, recursos, protección y apoyo para las 

personas y/o familias en riesgo de exclusión. 

▪ Formación e intervención para promover relaciones no-violentas y 

saludables en las poblaciones jóvenes, mujeres y personas en 

riesgo. 

▪ Actividades de educación para la salud en diferentes ámbitos: 

relaciones afectivas, respeto a la vida, consumo de sustancias, uso 

responsable de la tecnología, entre otras. 

▪ Fomentar la educación en la cultura de la vida y del amor. 

▪ Contribuir, participar y apoyar la misión humanitaria de la familia 

en la plena integración en la sociedad. 

▪ Promover y dinamizar la participación comunitaria, el 

asociacionismo solidario y la ayuda mutua. 

▪ Promoción de grupos de voluntarios y de apoyo mutuo que 

trabajen en colaboración con la Fundación. 

▪ Actividades culturales y de sensibilización que den a conocer 

nuestro centro a la opinión pública como recurso para mejorar la 

salud de la comunidad. 

▪ Fomentar y sensibilizar el respeto al derecho a la vida, a la 

integridad moral y física, contemplado en el artículo 15 de la 

Constitución Española. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o360

P á g i n a  4 | 4 
 

▪ Asesoramiento en cuestiones relacionadas con la bioética. 

▪ Asesoramiento jurídico canónico y civil, y de mediación en los 

conflictos. 

▪ CCuuiiddaaddoo  yy  eedduuccaacciióónn  ddee  mmeennoorreess  eenn  EEssccuueellaass  iinnffaannttiilleess..  

▪ PPootteenncciiaarr  yy,,  eenn  ssuu  ccaassoo,,  ggeessttiioonnaarr  pprrooggrraammaass  yy  cceennttrrooss  ddee  mmaayyoorreess..  

▪ PPootteenncciiaarr,,  ggeessttiioonnaarr  yy  eejjeeccuuttaarr  pprrooggrraammaass  ddee  iinncclluussiióónn  ssoocciiaall..  

 

En Lugo, a 09 de noviembre de 2023. 

 
 
       + Alfonso Carrasco Rouco 
             Obispo de Lugo 
 
 
                               José Manuel Penela Campos     

               Por mandato de S.E. Rvdma. 
                                                                                                          El Canciller-Secretario 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 361

Homilía en la festividad de Santa Lucía

Queridos hermanos:

Celebramos la fiesta de Santa Lucía, una santa de hace mucho 
tiempo a nuestros ojos, pero que sabemos presente y cercana, desde 
los cielos en los cuales goza de la vida y de la gloria.

Nació en un tiempo en que el imperio romano era todavía perse-
guidor de los cristianos. Todo el gran mundo de aquella época, el 
Estado poderosísimo, con ejércitos que dominaban continentes, 
estaba gobernado con un espíritu que no apreciaba la fe cristiana y, 
de vez en cuando, la perseguía con violencia.

Era al final del siglo III y principios del siglo IV. La ciudad de Lugo 
ya existía, con sus murallas. Éramos una ciudad romana, y también 
ya cristiana. La historia de Santa Lucía, que vivía en Sicilia, en Sira-
cusa, impactó entonces en muchas ciudades, en diócesis, comuni-
dades, parroquias. Nosotros ya éramos tierra cristiana de alguna 
manera y también aquí enraizó profundamente la devoción a ella, 
en muchas parroquias, no sólo en la Catedral de Lugo.

Es bueno recordar estas cosas para admirarse. No podemos dar por 
supuesto que la memoria de una mujer joven permanezca así en el 
tiempo, conservada viva por un Pueblo que camina siglo tras siglo, 
que edifica siglo tras siglo edificios, iglesias, templos, que hace imá-
genes y retablos, como el que hoy vamos a bendecir también noso-
tros en honor de Santa Lucía.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o362

Podemos admirarnos de esta devoción y preguntarnos, ¿cómo es 
posible? Acabamos de alabar hace un momento la gloria de Dios, 
rezando el Gloria porque es la fiesta de Santa Lucía. Alabábamos la 
gloria de Dios y confesábamos al mismo tiempo que sólo alguien tan 
grande como Él podía engrandecer así a Lucía. 

Cantando la gloria de Dios debemos de alegrarnos siempre; porque 
estamos diciendo que existe, nos cuida, nos atiende, que mira por 
nosotros Aquel cuya grandeza y cuya gloria es inmensa, Aquel cuya 
mirada llena de grandeza y de gloria el corazón de los que lo aman. 
Nos gozamos al ver crecer, florecer, hacerse verdaderamente grande 
a una persona de entre nosotros, como era en realidad Lucía.

Dicen que era de familia rica, que tenía muchos bienes en propiedad. 
Su padre murió pronto y su madre la había prometido a un joven de la 
ciudad de Siracusa, pagano. Pero ella, con una fe muy grande, había 
decidido no casarse, sino vivir como virgen, por amor a nuestro Señor 
Jesucristo a quien miraba y en quien creía con un cariño especial.

Decidió entonces, de modo muy firme, que iba a donar buena parte 
de sus bienes a los pobres ya en vida, lo cual enfadó mucho al joven 
que estaba destinado a casarse con ella, que la denunció en época 
de persecución ante las autoridades de la ciudad. Sometida a juicio, 
le exigieron que participase en el culto al emperador; pero ella no 
cedía, no negaba la fe. Fue entonces castigada, haciéndole padecer 
tortura para forzar su voluntad, y al final fue martirizada. 

En la historia del testimonio suyo ante los jueces podemos recor-
dar dos cosas en particular. En primer lugar, la firmeza increíble 
de su fe, que se expresó plásticamente en que no había manera de 
moverla. Cuenta la historia que el prefecto de la ciudad de Siracusa, 
ya que ella pretendía no casarse y mantenerse virgen, para forzarla 
decidió mandarla a una casa de prostitución, donde sería violada; 
pero que, sin embargo, no fueron capaces de llevarla hasta allí. Diez 
soldados habrían tirado de ella, sin conseguir arrastrarla; de repente 
era como si tuviese una firmeza, un peso, que no podían mover. Su 
firmeza fue comparada con una columna y produjo mucho asombro; 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 363

pues una joven no podía tener estas energías ni esta fuerza. En reali-
dad, se manifestaba así la firmeza del corazón, la grandeza inmensa 
de un corazón al que Dios protegía y cuidaba.

Si este prodigio llamó mucho la atención, aún se grabó más en la 
memoria otra cosa: sus ojos, su mirada, su manera de ver; la fe, la fe 
inmensa con la que miraba al Señor, que le hizo cambiar las formas 
de la vida, preferir la virginidad al matrimonio, dar buena parte de 
sus bienes a los pobres. Veía las cosas con unos ojos nuevos y tam-
poco esto se lo pudieron quitar, por más que para ello usaran fuerza 
y crueldad. La victoria en la lucha por que perdiese aquellos ojos se 
convirtió en el signo característico de Lucía.

Son cosas unidas la fe y la mirada, y de hecho hablamos con propie-
dad de «los ojos de la fe». Santa Lucía con los ojos que tenía, según 
leyendas e historias posteriores muy bonitos —brillarían con la luz 
del corazón—, veía al Señor, veía al prójimo, veía las cosas de un 
modo nuevo. Esta mirada suya condujo su vida toda y estaba mar-
cada por un amor profundo. La hizo fuerte, la hizo firme, la sostuvo 
en todas las batallas, no hubo manera de derrotarla. Permitió que al 
final consumase el don más grande de todos; porque ella había dado 
muchas cosas a los pobres, pero al final se dio ella misma, dio su 
propia vida. Lo entregó todo por Aquel a quien amaba, por aquellos 
a los que estaba dando testimonio de un Amor más grande.

No sabríamos cómo hacer las cosas mejor; reconocemos simple-
mente que nuestro Señor hizo muy grande a Lucía. Escuchábamos en 
la primera lectura a Isaías, profeta y poeta, hablarnos de lo inmenso 
del mundo, de la grandeza y la firmeza de los cielos, de las estrellas, 
de los admirables poderes de este universo creado por Dios. 

Nosotros entendemos hoy que Lucía no era menos fuerte, ella que 
era capaz de mirar al mundo entero sin someterse a él. Ciertamente 
el mundo es grande, pero no es capaz de mirarte, no tiene concien-
cia, no te conoce; en cambio, la grandeza, la fuerza, la consistencia 
de las cosas se expresaban del mejor modo en Lucía, en su mirada, 
en su firmeza, en su fe, en su amor, en el amor de su corazón. Las 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o364

cosas del mundo eran firmes y Lucía más; era grandiosa la obra de 
Dios en la creación, pero más grande aún en Lucía, que era capaz de 
mirar las cosas todas y conducirlas a todas hacia Dios.

Como devotos de Santa Lucía, hemos de pedirle que cuide de nues-
tros ojos y de nuestra mirada; que cuide de los ojos de la fe, de la fir-
meza del corazón. También en nuestro mundo puede haber muchas 
fuerzas, poderes sociales o políticos, que empujan contra la fe cris-
tiana; puede haber muchas cosas que nos desvíen de la verdadera 
fe, muchas formas de mirar que nos alejen de la verdad del cora-
zón. Pidámosle pues a Santa Lucía que nos cuide y nos atienda como 
atendía a los pobres y a los necesitados, con cariño verdadero. Pero 
pidamos también que cuide los ojos de nuestra fe, que cuide nuestra 
mirada, con la que vemos el mundo: que sepamos que Dios es nuestro 
creador y Padre, miremos al prójimo con ojos de fe, miremos hacia el 
Señor Jesús, no dejemos de tener la mirada puesta en el Señor.

Aquí, en esta Catedral, Santa Lucía está muy bien colocada en el 
retablo que vamos a bendecir, mirando hacia Jesús Sacramentado. 

Nosotros tenemos aquí, en el Altar Mayor, la presencia real de nues-
tro Señor Jesucristo, hacia el que miramos en Lugo constantemente. 
También Lucía, desde su altar, tiene siempre los ojos puestos en el 
Santísimo. Ella siempre miró hacia el Señor, por Él quiso vivir, gra-
cias a Él dio nueva forma a la vida, y esta fe la hizo grande. Fue ver-
dad en ella lo que dijo el Evangelio de hoy: El yugo al final fue ligero 
y la carga llevadera. Por más que la gente quería hundirla y que que-
brase, vencerla con una carga que juzgaban pesadísima, para ella 
fue ligera y venció, mostró la grandeza de Dios que estaba presente 
en su corazón.

Que el Señor esté también con nosotros, en nuestros corazones, que 
guardemos la mirada puesta en Él, y que podamos con nuestros ges-
tos y acciones mostrar a nuestro prójimo el bien inmenso de la fe en 
Dios, la grandeza de su amor por nosotros.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Obispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 365

Homilía na festividade de Santa Lucía

Queridos irmáns:

Celebramos a festa de Santa Lucía, unha santa de hai moito tempo 
aos nosos ollos, pero que sabemos presente e próxima, desde os 
ceos nos cales goza da vida e da gloria.

Naceu nun tempo en que o imperio romano era aínda perseguidor 
dos cristiáns. Todo o gran mundo daquela época, o Estado podero-
sísimo, con exércitos que dominaban continentes, estaba gobernado 
cun espírito que non apreciaba a fe cristiá e, de cando en vez, per-
seguíaa con violencia.

Era ao final do século III e principios do século IV. A cidade de Lugo 
xa existía, coas súas murallas. Eramos unha cidade romana, e 
tamén xa cristiá. A historia de Santa Lucía, que vivía en Sicilia, en 
Siracusa, impactou entón en moitas cidades, en dioceses, comuni-
dades, parroquias. Nós xa eramos terra cristiá dalgunha maneira 
e tamén aquí enraizou profundamente a devoción a ela, en moitas 
parroquias, non só na Catedral de Lugo.

É bo lembrar estas cousas para admirarse. Non podemos dar por 
suposto que a memoria dunha muller nova permaneza así no tempo, 
conservada viva por un Pobo que camiña século tras século, que 
edifica século tras século edificios, igrexas, templos, que fai imaxes 
e retablos, como o que hoxe imos bendicir tamén nós en honra de 
Santa Lucía.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o366

Podemos admirarnos desta devoción e preguntarnos, como é posi-
ble? Acabamos de loar fai un momento a gloria de Deus, rezando o 
Gloria porque é a festa de Santa Lucía. Loabamos a gloria de Deus e 
confesabamos ao mesmo tempo que só alguén tan grande como El 
podía engrandecer así a Lucía. 

Cantando a gloria de Deus debemos de alegrarnos sempre; porque 
estamos a dicir que existe, cóidanos, aténdenos, que mira por nós 
Aquel cuxa grandeza e cuxa gloria é inmensa, Aquel cuxa mirada 
chea de grandeza e de gloria o corazón dos que o aman. Gozámo-
nos ao ver medrar, florecer, facerse verdadeiramente grande a unha 
persoa de entre nós, como era en realidade Lucía.

Din que era de familia rica, que tiña moitos bens en propiedade. O 
seu pai morreu pronto e a súa nai prometéraa a un mozo da cidade 
de Siracusa, pagán. Pero ela, cunha fe moi grande, decidira non 
casar, senón vivir como virxe, por amor ao noso Señor Xesucristo a 
quen miraba e en quen cría cun agarimo especial.

Decidiu entón, de modo moi firme, que ía doar boa parte dos seus 
bens aos pobres xa en vida, o cal enfadou moito ao mozo que estaba 
destinado a casar con ela, que a denunciou en época de persecución 
ante as autoridades da cidade. Sometida a xuízo, esixíronlle que par-
ticipase no culto ao emperador; pero ela non cedía, non negaba a 
fe. Foi entón castigada, facéndolle padecer tortura para forzar a súa 
vontade, e ao final foi martirizada. 

Na historia do testemuño seu ante os xuíces podemos lembrar dúas 
cousas en particular. En primeiro lugar, a firmeza incrible da súa 
fe, que se expresou plasticamente en que non había maneira de 
movela. Conta a historia que o prefecto da cidade de Siracusa, xa 
que ela pretendía non casar e manterse virxe, para forzala decidiu 
mandala a unha casa de prostitución, onde sería violada; pero que, 
con todo, non foron capaces de levala ata alí. Dez soldados tirarían 
dela, sen conseguir arrastrala; de súpeto era coma se tivese unha 
firmeza, un peso, que non podían mover. A súa firmeza foi com-
parada cunha columna e produciu moito asombro; pois unha moza 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 367

non podía ter estas enerxías nin esta forza. En realidade, manifestá-
base así a firmeza do corazón, a grandeza inmensa dun corazón ao 
que Deus protexía e coidaba.

Se este prodixio chamou moito a atención, aínda se gravou máis na 
memoria outra cousa: os seus ollos, a súa mirada, a súa maneira de 
ver; a fe, a fe inmensa coa que miraba ao Señor, que lle fixo cam-
biar as formas da vida, preferir a virxindade ao matrimonio, dar 
boa parte dos seus bens aos pobres. Vía as cousas cuns ollos novos 
e tampouco isto llo puideron quitar, por máis que para iso usasen 
forza e crueldade. A vitoria na loita por que perdese aqueles ollos 
converteuse no signo característico de Lucía.

Son cousas unidas a fe e a mirada, e de feito falamos con propiedade 
de «os ollos da fe». Santa Lucía cos ollos que tiña, segundo lendas e 
historias posteriores moi bonitos —brillarían coa luz do corazón—, 
vía ao Señor, vía ao próximo, vía as cousas dun modo novo. Esta 
mirada súa conduciu a súa vida toda e estaba marcada por un amor 
profundo. Fíxoa forte, fíxoa firme, sostívoa en todas as batallas, non 
houbo maneira de derrotala. Permitiu que ao final consumase o don 
máis grande de todos; porque ela dera moitas cousas aos pobres, 
pero ao final deuse ela mesma, deu a súa propia vida. Entregouno 
todo por Aquel a quen amaba, por aqueles aos que estaba a dar tes-
temuño dun Amor máis grande.

Non saberiamos como facer as cousas mellor; recoñecemos simple-
mente que o noso Señor fixo moi grande a Lucía. Escoitabamos na 
primeira lectura a Isaías, profeta e poeta, falarnos do inmenso do 
mundo, da grandeza e a firmeza dos ceos, das estrelas, dos admira-
bles poderes deste universo creado por Deus. 

Nós entendemos hoxe que Lucía non era menos forte, ela que era 
capaz de mirar ao mundo enteiro sen someterse a el. Certamente o 
mundo é grande, pero non é capaz de mirarte, non ten conciencia, 
non te coñece; en cambio, a grandeza, a forza, a consistencia das cou-
sas expresábanse do mellor modo en Lucía, na súa mirada, na súa 
firmeza, na súa fe, no seu amor, no amor do seu corazón. As cousas 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o368

do mundo eran firmes e Lucía máis; era grandiosa a obra de Deus na 
creación, pero máis grande aínda en Lucía, que era capaz de mirar 
as cousas todas e conducilas a todas cara a Deus.

Como devotos de Santa Lucía, habemos de pedirlle que coide dos 
nosos ollos e da nosa mirada; que coide dos ollos da fe, da firmeza 
do corazón. Tamén no noso mundo pode haber moitas forzas, pode-
res sociais ou políticos, que empuxan contra a fe cristiá; pode haber 
moitas cousas que nos desvíen da verdadeira fe, moitas formas de 
mirar que nos afasten da verdade do corazón. Pidámoslle pois a 
Santa Lucía que nos coide e nos atenda como atendía aos pobres e 
aos necesitados, con agarimo verdadeiro. Pero pidamos tamén que 
coide os ollos da nosa fe, que coide a nosa mirada, coa que vemos o 
mundo: que saibamos que Deus é o noso creador e Pai, miremos ao 
próximo con ollos de fe, miremos cara ao Señor Xesús, non deixe-
mos de ter a mirada posta no Señor.

Aquí, nesta Catedral, Santa Lucía está moi ben colocada no retablo 
que imos bendicir, mirando cara a Xesús Sacramentado. Nós temos 
aquí, no Altar Maior, a presenza real do noso Señor Xesucristo, cara 
ao que miramos en Lugo constantemente. Tamén Lucía, desde o seu 
altar, ten sempre os ollos postos no Santísimo. Ela sempre mirou 
cara ó Señor, por El quixo vivir, grazas a El deu nova forma á vida, e 
esta fe fíxoa grande. Foi verdade nela o que dixo o Evanxeo de hoxe: 
O xugo ao final foi lixeiro e a carga levadía. Por máis que a xente 
quería afundila e que crebase, vencela cunha carga que xulgaban 
pesadísima, para ela foi lixeira e venceu, mostrou a grandeza de 
Deus que estaba presente no seu corazón.

Que o Señor estea tamén connosco, nos nosos corazóns, que garde-
mos a mirada posta nel, e que podamos cos nosos xestos e accións 
mostrar ao noso próximo o ben inmenso da fe en Deus, a grandeza 
do seu amor por nós.

+ Alfonso Carrasco Rouco 
Bispo de Lugo



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 369

SECRETARÍA GENERAL

Nombramientos

11/12/23	 Alejandro Asorey Novoa
	� Administrador parroquial de San Xoán de Bouzoa, San 

Xián de Campo, Santa María de Castelo, Santiago de 
Esperante, San Salvador de Ínsua, San Xián de Ínsua, 
San Martiño de Mato, San Vicenzo de Mourulle y Santa 
Eulalia de Vilar de Cabalos

11/12/23	 José Ramón Pena Taboada
	� Notificación facultades para Santa María de Bidueiros, 

San Salvador de O Castro, Santiago de Catasós, Santa 
María de Dozón, San Remixio de Maceiras, Santiago de 
Saa, Santa María de Sanguiñedo, San Andrés Vilarello

17/12/23	 Nicolás Susena Presas
	� Párroco «in solidum» y Moderador de San Cosme de 

Barreiros, San Salvador de Cellán de Calvos, San Pedro 
de Cellán de Mosteiro, Santa Mariña de A Frairía, San-
tiago Masoucos, San Xulián de Pereiramá, Santa Mariña 
de A Pumarega, San Pedro de Riomol, Santa María de 
Uriz y Santo Estevo de Furís

17/12/23	 Ignacio Felpeto Criado
	� Párroco «in solidum» (miembro) de San Cosme de 

Barreiros, San Salvador de Cellán de Calvos, San Pedro 
de Cellán de Mosteiro, Santa Mariña de A Frairía, San-
tiago Masoucos, San Xulián de Pereiramá, Santa Mariña 
de A Pumarega, San Pedro de Riomol, Santa María de 
Uriz y Santo Estevo de Furís



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o370

19/12/23	 Luciano Javier Armas Vázquez
	 Confesor ordinario de las Agustinas

19/12/23	 José Mario Vázquez Carballo
	 Deán-Presidente del Cabildo de la S. I. C. Basílica de Lugo

Órdenes sagradas

11/12/23	 Diaconado
	 Santiago Lillo Ortiz
	 Parroquia de A Milagrosa de Lugo

Defunciones

20/09/23	 D. Carlos Domingo Méndez Vázquez
	 Jubilado. Adscrito a Monterroso

22/09/23	 D. Juan Marcial Pereira Fernández
	 Jubilado

12/10/23	 D. José Antonio Fernández Gude
	 Jubilado.

18/12/23	 D. Francisco Lodeiro Vázquez
	 Jubilado

31/12/23	 D. Pedro Taboada Garea
	 Jubilado



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 371

NECROLÓXICAS

Rvdo. D. Carlos Domingo Méndez Vázquez

Naceu na Parroquia de Santa María de Pedraza (Monterroso) o 11 
de febreiro de 1931. Foi ordenado sacerdote o 16 de maio de 1954. 
Ao ano seguinte será o ecónomo de Santa María Madanela da Seara. 
A finais da década de 1950 e durante a década de 1960 tamén será 
encargado de exercer o labor pastoral en Santiago de Cangas (Pan-
tón), San Román de Acedre (Pantón), San Miguel de Esporiz (Mon-
terroso). Concluíu as obras de construción da igrexa monterrosina, 
que foi inagurada en xullo de 1968. 

En 1975 recibe o encargo de levar a Parroquia de San Miguel de 
Senande, en 1985 Santa María de Leborei, en 1992 San Martiño de 
Fente e no ano 2005 Santa María de Pedraza.

Foi capelán da Irmandade de Labradores e Gandeiros de Monterroso 
e asesor relixioso nos colexios de EXB 1 e 2 de Monterroso.

É recoñecido por todos o seu labor como estudoso e conservador da 
arte. Durante unhas 6 décadas foi adquirindo pezas de gran valor 
artístico e cultural (muíños prerromanos, verracos, tégulas, pezas 
de tear romano, ventás visigóticas, capiteis románicos…). Primeiro 
conformaron o Museo Parroquial e finalmente doou ao Concello. 
Unha parte desas pezas doadas por D. Carlos Méndez poden verse 
no Centro de Interpretación ‘Monterroso a vila das feiras’.

Estivo na fundación do Instituto de Estudos Ulloáns e da coral Ecos 
do Ulla.

Ademais de colaboracións en publicacións periódicas, escribiu 
varios libros: Castros de Monterroso (1983), Castros de Antas de Ulla 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o372

(1993), Centenario de la Iglesia Parroquial de Monterroso (2010), Monte-
rroso, Miscelánea Histórica (2018).

Como albacea doutro sacerdote escritor, D. Teolindo Cortiña Toural, 
encargouse da selección póstuma das poesías que antes de falecer 
tiña pensado publicar baixo o título de Sopeixos.

Rvdo. D. Juan Marcial Pereira Fernández

Naceu o 24 de xuño de 1936 na Parroquia de San Pedro de San Mar-
tín de Neira de Rei (Baralla). Estaba en posesión dunha diploma-
tura —Teoloxía Pastoral— e dúas licenciaturas —Sagrada Teoloxía e 
Filoloxía Clásica. O 19 de agosto de 1962 foi ordenado presbítero por 
Mons. Antonio Ona de Echave.

Nos anos 1960 foi coadxutor de Santa María da Régoa e encargado 
de San Martiño de Piñeira (Monforte de Lemos). E a partir da década 
de 1980, administrador parroquial de Santa María A Penela e de 
Santa Lucía de Guntín (Monforte).

Ademais do seu labor pastoral, desempeñou un labor docente no Ins-
tituto de Chantada e no Instituto Galego de Bacharelato a Distancia.

Durante varios períodos, a partir do ano 2008, foi arcipreste de 
Monforte.

Colaborou na revista Lvcensia (en senllos números dos anos 1996 
e 1997) con dous artigos: «Pedro López Rivera, un ilustre crego 
lucense do século XIX» e «Perfil de algunos asistentes al Congreso 
Eucarístico de 1896».

Rvdo. D. José Antonio Fernández Gude

O Rvdo. D. José Antonio Fernández Gude, naceu o día 14 de novembro 
de 1928 na Parroquia de San Martiño de Folgosa. Despois de realizar 
os Estudos Eclesiásticos no Seminario Diocesano foi ordenado pres-
bítero o día 16 de maio de 1954 polo Dr. D. Rafael Balanzá y Navarro.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 373

A partires desta mesma data, desempeñou o seu primeiro labor 
pastoral nas terras das montañas de Cervantes, en San Breixo de 
Vilaquinte. Alí tamén se encargou de dúas parroquias da Diocese de 
Oviedo: Santiago de Moya e Santa Marina de Ribón. 

Dous anos despois, no 1956, foi nomeado ecónomo de San Pedro de 
Arxemil e San Miguel de Pedrafita, ambas as dúas parroquias no 
concello de O Corgo.

Na década dos anos setenta faise cargo de dúas parroquias máis 
tamén no concello de O Corgo: Santiago de Adai e Santa María 
de Piñeiro. Ademais, por estas datas, comeza a impartir clase de 
Relixión no I. E. S. Lucus Augusti na cidade de Lugo.

En 1984 foi asesor relixioso do Colexio Público do Corgo e Secretario 
do Consello Presbiteral Diocesano.

 Durante varios anos participou como membro de sucesivos Conse-
llos Presbiterais Diocesanos.

Nos anos 1995 e 2001 foi tamén elexido Arcipreste de Maestrescolía. 

Durante a sua actividade pastoral nas parroquias e no ensino, resi-
diu na rectoral de San Pedro de Arximil onde colaborou cos fegreses 
desta e das outras parroquias que sirviu, en iniciativas de activida-
des sociais e culturais. Por razón de idade jubilouse na cidade de 
Lugo en compañía da súa familia onde foi moi querido e cuidado 
con agarimo. 

De carácter afable e dialogante foi apreciado e valorado tanto polos 
fegreses coma polos compañeiros profesores e alumnos no ensino 
público. 

Na madrugada do día da Nosa Señora do Pilar, descansaba na paz 
do Señor. 

Nota: o funeral polo seu eterno descanso tivo lugar na parroquia natal de 
San Martín de Folgosa (O Corgo), presidido polo bispo da Diocese, Mons. 
Alfonso Carrasco Rouco ás 12.00. Seguidamente os seus restos mortais 
foron depositados no panteón familiar na citada parroquia.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o374

Rvdo. D. Francisco Lodeiro Vázquez

O Rvdo. D. Francisco Lodeiro Vázquez naceu na Parroquia de Santa 
María de Berredo, unida á de Santalla de Ortoño, o día 8 de decem-
bro (Solemnidade da Inmaculada Concepción) de 1935. En 1938 a súa 
familia trasládase a Ponte Arcediago (Concello de Santiso) onde pasa 
parte da súa infancia. Lembraba con agarimo que o seu xogo preferido, 
na súa infancia, era improvisar un altar de madeira e xogar a celebrar 
a santa misa. Aos 12 anos ingresou no Seminario Menor de Lugo. 

Terminados os Estudos Eclesiásticos no Seminario Maior trasládase 
a Salamanca para realizar os Estudos de Teoloxía na Universidade 
Pontificia e reside no Colexio Maior San Carlos Borromeo da cidade. 
Alí iníciase tamén nalgunhas actividades pastorais: Catequese, visi-
tas aos enfermos en hospitais e algunhas predicacións con motivo 
do día do Seminario. 

O día 16 de abril de 1960 é ordenado sacerdote na Catedral Vella de 
Salamanca polo Dr. D. Fr. Francisco Barbado Viejo, entón Bispo de 
Salamanca. 

Neste mesmo ano é nomeado ecónomo de S. Lourenzo de Torneiros 
(Pol). Alí impulsa a asociación das Fillas de María, os Cursos de Cris-
tiandade e imparte as materias de Latín, Lingua Española e Historia 
na Academia de Bacharelato na vila de Meira. Como outros moitos 
sacerdotes naquela época, promoveu a apertura de pistas, a electri-
ficación do mundo rural e diversas actividades de pastoral xuvenil. 

En setembro de 1968 cambia de destino ao ser nomeado coadxutor de 
Santa María das Dores de Lalín, con Donramiro e Donsión e Director 
Espiritual do Instituto de Bacharelato da vila, cargo que desempeña 
ao longo de 15 anos e que compaxina con clases de Lingua e Lite-
ratura no Colexio María Inmaculada de Silleda. Durante este tempo 
participa nas sesións de preparación do Concilio Pastoral de Galicia. 

Confesa que no ano 1973 cumpríronse algúns dos seus soños ao 
adquirir a parroquia o salón parroquial para traballar cos mozos 
organizando actividades de formación, teatro e celebracións festi-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 375

vas. O Club Parroquial era un verdadeiro lugar de encontro de nume-
rosos mozos pertencentes a distintos grupos, tales como a Cáritas 
comarcal, Scouts, Mocidade Franciscana (Jufra), etc. 

En 1979 é nomeado profesor de Relixión e Moral Católica no Insti-
tuto de Bacharelato Ramón Aller de Lalín.

En 1983 noméaselle tamén Ecónomo de San Xoán de Botos e en 
1985, Administrador Parroquial de San Pedro de Doade, unida de 
San Xoán de Vilanova. Con posterioridade no ano 2002, exerce 
tamén como Administrador Parroquial de Santo Adrao de Moneixas. 

Participou en numerosas viaxes culturais cos seus compañeiros 
sacerdotes e nun curso para sacerdotes organizado pola Conferencia 
Episcopal no Colexio Español en Roma. 

D. Paco era afable e traballador. Por razóns de enfermidade, a partir 
do ano 2019, tivo que abandonar as súas tarefas pastorais. 

No ano 2010 con motivo das súas Vodas de Ouro sacerdotais afir-
maba: «Oxalá a miña vida sacerdotal sirva de estímulo aos novos 
sacerdotes que nos van a substituír e que non dubido farano moito 
mellor ca nós». 

O día 18 de decembro (2023), no mesmo mes do seu nacemento, 
falecía na paz do Señor. Descanse en paz. 

O funeral polo seu eterno descanso tivo lugar o día 19 de decembro na 
Parroquia da Nosa Señora das Dores de Lalín ás 17.00 horas, presidido 
polo Sr. Bispo, Dr. Alfonso Carrasco Rouco.

Rvdo. D. Pedro Taboada Garea

El Rvdo. D. Pedro Taboada Garea nació en la Parroquia de San Juan 
de Visantoña (Concello de Santiso) el día 12 de agosto de 1933.

Terminados los Estudios Eclesiásticos en el Seminario Diocesano de 
Lugo fue ordenado presbítero el día 28 de junio de 1959 por el Dr. D. 
Antonio Ona de Echave, siendo éste Obispo Auxiliar de Lugo. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o376

En este mismo año, es nombrado Ecónomo de la Parroquia de El 
Salvador de Pacios de la Sierra (Quiroga) donde permanece hasta el 
año 1962 cuando es trasladado a una de las parroquias del sur de 
la Diócesis, Santa María de Temes en el Concello de Carballedo. Dos 
años después, en el año 1964 es nombrado Ecónomo de San Jorge de 
Aguas Santas en el Concello de Palas de Rey y con posterioridad tam-
bién de San Salvador de Merlán y San Martiño de Ferreira de Negral.

 Con fecha del 01 de Julio del año 2017, por decreto del Obispo Dr. D. 
Alfonso Carrasco Rouco, del 18 de junio del mismo año, con motivo 
de la reorganización pastoral de la Zona de Palas de Rey, en el Arci-
prestazgo de A Ulloa, en virtud de la residencia y cargo anterior, se le 
adscribe a la Unidad Pastoral número 4 pudiendo ejercer las funcio-
nes inherentes a la ordenación recibida y colaborar con el sacerdote 
encargado de la unidad pastoral. 

De aspecto tímido pero siempre muy cercano a sus feligreses, desde 
hace unos años, por razones de edad, se retiró a la Residencia Sacer-
dotal de la Diócesis donde era querido por todos los residentes y cui-
dado con cariño y afecto por miembros del personal de la casa. 

Tanto en sus parroquias como en la Residencia Sacerdotal deja un 
profundo pesar por su fallecimiento. En la madrugada del fin del 
año 2023, después de recibir los Santos Sacramentos en el Hospital 
Universitario de Lugo (Hula) entregaba su alma a Dios. 

La Iglesia parroquial de san Juan de Visantoña será testigo de su 
despedida el día 2 de enero a las 12.00 horas con la celebración de 
la Santa Misa presidida por el Sr. Vicario General, Dr. D. José Mario 
Vázquez Carballo. Sus restos mortales recibieron cristiana sepultura 
el día 1 de enero, solemnidad de Santa María Madre de Dios, en el 
cementerio parroquial de Visantoña. 

Descanse en paz. 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 377

• �Nota y rueda de prensa final de la Comisión Permanente 
de septiembre de 2023

• �La CEE se une, el 17 de octubre, al día de ayuno y oración 
por la paz en Tierra Santa

• �Nota y rueda de prensa final de la Asamblea Plenaria 
extraordinaria

• �El encuentro y la concordia siguen siendo posibles

• Nota y rueda de prensa final de la 123ª Asamblea plenaria

• �«Enviados a acoger, sanar y reconstruir». Mensaje de la 
Asamblea Plenaria al Pueblo de Dios

• �Reunión en Roma de la Conferencia Episcopal con el 
papa Francisco y el Dicasterio para el Clero

• �La CEE firma un acuerdo de colaboración con el Obispado 
Ortodoxo Rumano de España y Portugal

• �El número total de declaraciones a favor de la Iglesia 
aumenta en 209.218 con respecto a la Renta de 2022

Conferencia Episcopal Española



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o378



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 379

Nota y rueda de prensa final de la Comisión 
Permanente de septiembre de 2023

La Comisión Permanente de la Conferencia Episcopal Española 
(CEE) ha celebrado su 264.ª reunión los días 26 y 27 de septiembre 
en la sede de la CEE.

El secretario general, Mons. Francisco César García Magán, presenta 
en rueda de prensa, el jueves 28, los trabajos de este encuentro.

Directorio sobre retransmisiones litúrgicas

Los obispos de la Comisión Permanente han revisado el borrador 
de documento sobre las retransmisiones de celebraciones litúrgicas 
que están redactado de manera conjunta las Comisiones Episcopa-
les para las Comunicaciones Sociales y para la Liturgia.

En la reunión de la Permanente del mes de junio, los secretarios 
técnicos de estas Comisiones presentaron un elenco de ideas sobre 
esta cuestión. Ahora se han sumado las aportaciones que hicieron 
los obispos y se ha elaborado un borrador, que han presentado los 
presidentes de ambas Comisiones, Mons. José Manuel Lorca y Mons. 
José Leonardo Lemos. Con este documento se actualiza el Directorio 
vigente, que está en vigor desde el año 1986, teniendo en cuenta los 
cambios tecnológicos que se han producido en los últimos años. El 
texto pasará a la Plenaria que tendrá lugar del 20 al 24 de noviembre.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o380

Además, el Consejo Episcopal de Asuntos Jurídicos, que preside Mons. 
Casimiro López Llorente, trabaja en un borrador de Reglamento del 
órgano de cumplimiento normativo, tras la aprobación, en la Plenaria 
de noviembre de 2022, de un sistema de compliance, cumpliendo con 
la normativa vigente. La Permanente ha estudiado este documento 
antes de su presentación en la Plenaria de noviembre.

Información sobre próximos eventos y 
actividades organizados por la CEE

El presidente de la Comisión Episcopal para la Educación y Cul-
tura, Mons. Alfonso Carrasco, ha informado sobre los preparati-
vos del Congreso «La Iglesia en la Educación. Presencia y Com-
promiso». Este evento, aprobado por la Plenaria de abril, tendrá 
su sesión final en febrero de 2024 en Madrid, tras una fase previa 
que arranca el próximo lunes, 2 de octubre, en Barcelona. Durante 
este tiempo, la Comisión convoca a toda la comunidad educativa a 
una reflexión conjunta sobre la presencia de la educación católica 
en España.

También en febrero, del 16 al 18, tendrá lugar en Madrid el Encuen-
tro Nacional sobre el Primer Anuncio, que está organizando la Comi-
sión Episcopal para los Laicos, Familia y Vida. Su presidente, Mons. 
Carlos Manuel Escribano, ha sido el encargado de adelantar cómo 
van los preparativos. En la Plenaria de noviembre de 2022 se aprobó 
la propuesta de esta Comisión para trabajar sobre el Primer Anuncio. 
Un trabajo con el que se está dando continuidad al Congreso de lai-
cos «Pueblo de Dios en Salida» (marzo 2020). Este proceso culmina 
con este Encuentro que tiene como objetivo ofrecer herramientas 
para el Primer Anuncio como una prioridad pastoral en la vida de la 
Iglesia, a la luz también del proceso sinodal.

La Plenaria de noviembre de 2022 aprobaba la celebración de un 
Congreso Nacional de Vocaciones y encargó su organización al 
nuevo Servicio de Pastoral Vocacional, que depende de la Secretaría 
General. El Congreso tendrá lugar en el primer semestre de 2025 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 381

con el objetivo de sensibilizar a toda la Iglesia y la sociedad sobre la 
vida como vocación. Este es el tercer evento sobre el que ha traba-
jado la Permanente.

Otros temas del orden del día de la Comisión Permanente

También ha dedicado un tiempo para conocer nuevos trabajos. Entre 
ellos, la puesta en marcha de un Proyecto marco de Pastoral de 
Juventud que ha presentado Mons. Escribano Subías, que también 
ha hecho balance de la participación española en la Jornada Mundial 
de la Juventud del pasado mes de agosto en Lisboa.

Por su parte, Mons. José Leonardo Lemos, como presidente de la 
Comisión Episcopal para la Liturgia ha explicado cómo van los pre-
parativos del Congreso Eucarístico Internacional de Quito (2024), 
tras su participación, del 11 al 15 de septiembre, en la Asamblea 
preparatoria de este Congreso.

Los obispos han dialogado también sobre el Instrumentum Laboris del 
Sínodo de los Obispos en vísperas de su apertura en Roma, el 4 de 
octubre. Por parte de la Conferencia Episcopal Española asistirá el 
presidente, cardenal Juan José Omella, como miembro nato. El papa 
Francisco confirmaba a los tres obispos que fueron elegidos por la Ple-
naria de abril: Mons. Vicente Jiménez Zamora, coordinador del equipo 
sinodal de la CEE; Mons. Luis Argüello, que ha sido miembro de este 
equipo como secretario general de la CEE hasta noviembre de 2022; 
y Mons. Francisco Conesa, presidente de la Subcomisión Episcopal 
para las Relaciones interconfesionales y el Diálogo interreligioso. Ade-
más, el sacerdote Luis Manuel Romero, secretario del Equipo Sinodal, 
asistirá como uno de los representantes del continente europeo a pro-
puesta del Consejo de Conferencias Episcopales de Europa.

Los obispos han aprobado el temario de la Asamblea Plenaria de 
noviembre. Como es habitual, han recibido información sobre el 
estado actual de Ábside (TRECE y COPE). Se han tratado distintos 
temas de seguimiento y se ha repasado el trabajo que realizan las 
Comisiones Episcopales.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o382

En el capítulo económico, han estudiado la propuesta de constitu-
ción y distribución del Fondo Común Interdiocesano para el año 
2024 y los Presupuestos para el año 2024 de la Conferencia Epis-
copal Española y de los organismos que de ella dependen para su 
aprobación en la Plenaria de noviembre.

Nombramientos

Los obispos de la Comisión Permanente han aprobado los siguientes 
nombramientos:

• � María Soledad García González, laica de la archidiócesis de Bur-
gos, como presidenta general del movimiento de Acción Católica 
de «Fraternidad Cristiana de Personas con Discapacidad (FRA-
TER-España)».

• � Miguel Martínez Antón, sacerdote de la diócesis de Segovia, como 
consiliario general del movimiento de Acción Católica de «Frater-
nidad Cristiana de Personas con Discapacidad (FRATER-España)».

• � Jorge Jesús Hernández Duarte, sacerdote de la diócesis de Cana-
rias, como consiliario general de la «Hermandad Obrera de Acción 
Católica» (HOAC).

• � • � María Dolores Megina Navarro, laica de la diócesis de Jaén, como 
secretaria general de la «Federación de Movimientos de Acción 
Católica Española».

• � Rubén Serrano Jiménez, laico de la diócesis de Plasencia, pero que 
lleva a cabo su labor pastoral desde hace años en la diócesis de 
Salamanca, como presidente general del movimiento de Acción 
Católica «Juventud Estudiante Cristiana» (JEC).

• � Manuel Fernández Rico, sacerdote de la archidiócesis de Mérida-
Badajoz, como consiliario general del movimiento de Acción Cató-
lica «Juventud Estudiante Cristiana» (JEC).

Además, la Permanente ha elegido a los expertos para los grupos de 
trabajo de la COMECE.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 383

La CEE se une, el 17 de octubre, al día de 
ayuno y oración por la paz en Tierra Santa

Ante la situación de violencia en Tierra Santa, la Subcomisión epis-
copal para las Relaciones interconfesionales ha hecho pública una 
carta en la que muestran «nuestra cercanía a todas las familias que 
en España experimentan el dolor y la preocupación por sus familia-
res que habitan en Tierra Santa. 

Una vez más cristianos, judíos y musulmanes hemos de elevar nues-
tras oraciones para que puedan abrirse los cauces del diálogo y la 
fraternidad en medio de este conflicto, que enfrenta a hermanos, 
independientemente de su nacionalidad, etnia y fe. Que esta oración 
conforte a los miembros de las distintas comunidades religiosas que 
trabajan día a día por hacer de la Tierra Santa un Santuario de Paz 
y Fraternidad».

Así mismo, invitan «encarecidamente a todas las parroquias y 
comunidades religiosas, siguiendo la petición del Patriarca latino de 
Jerusalén, a unirnos en una jornada de ayuno, oración y penitencia 
por la paz en Tierra Santa el próximo 17 de octubre«.

El cardenal Pizzaballa, patriarca latino de Jerusalén, ha convocado 
esta jornada en la que, en nombre de todos los Ordinarios de Tierra 
Santa, invitando a todas las parroquias y comunidades religiosas a 
una jornada de ayuno y oración por la paz y la reconciliación. Según 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o384

indica la misiva, los momentos de oración deben organizarse con la 
adoración eucarística y con el rosario a la Santísima Virgen.

Pizzabballa señala el dolor y la consternación por lo que está suce-
diendo en medio de esta crisis política y militar. «El odio, que 
lamentablemente hemos experimentado durante demasiado tiempo 
aumentará más aún», recalca.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 385

Nota y rueda de prensa final de la 
Asamblea Plenaria extraordinaria

Los obispos españoles han celebrado el lunes 30 de octubre una 
Asamblea Plenaria extraordinaria de la Conferencia Episcopal Espa-
ñola (CEE). El presidente, cardenal Juan José Omella, y el secretario 
general, Mons. Francisco César García Magán, informan en rueda de 
prensa, el martes 31 de octubre, de los trabajos de esta Asamblea.

Participación en la Asamblea Plenaria extraordinaria

Los obispos han participado tanto presencial, en la sede de la CEE, 
como de manera on line. Este encuentro, que comenzó a las 16.30 
horas, ha estado presidido presencialmente por el cardenal Juan 
José Omella, arzobispo de Barcelona. En la reunión han participado 
88 obispos, 31 obispos de manera presencial y 57 por videoconfe-
rencia. También han asistido el presidente de la CONFER, Jesús Díaz 
Sariego, el secretario general Jesús Miguel Zamora y la secretaria 
general adjunta, Silvia Rozas.

Esta Asamblea, centrada en la cuestión de los abusos sexuales 
cometidos por miembros de la Iglesia, ha tenido dos puntos en el 
orden del día: el estudio y valoración del informe presentado por el 
Defensor del Pueblo el pasado 27 de octubre, así como el estudio de 
la solicitud del Despacho Cremades & Calvo Sotelo para ampliar el 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o386

plazo de entrega de los trabajos que viene realizando por encargo de 
la Conferencia Episcopal Española.

Al analizar esta cuestión, los obispos presentes han manifestado su 
dolor por el daño causado por algunos miembros de la Iglesia con 
los abusos sexuales y reiteran su petición de perdón a las víctimas. 

Asimismo, han manifestado el deseo de trabajar conjuntamente en 
la reparación integral de las víctimas y profundizar en los caminos 
para su protección, su acompañamiento y la prevención de los abusos. 

Duelen los abusos cometidos en la Iglesia. Sorprende también la 
extrapolación que se hace de los datos obtenidos en una encuesta 
adjunta al informe. No corresponden a la verdad ni representan al 
conjunto de sacerdotes y religiosos que trabajan lealmente y con 
entrega de su vida al servicio del Reino.

Sobre el informe del Defensor del Pueblo

Los obispos han valorado el informe del Defensor del Pueblo, quien 
fue invitado a asistir a esta reunión del episcopado español, pero 
declinó participar por motivos personales. En este sentido han rea-
lizado una primera aproximación a su trabajo valorando, de manera 
especial, el testimonio recogido de las víctimas, lo que permite situar 
a las víctimas en el centro. Se han considerado también valiosas las 
recomendaciones propuestas en este informe.

Partiendo de esta realidad, la Asamblea Plenaria se une a la petición 
del Defensor del Pueblo que urge al Estado a poner en marcha las 
recomendaciones que el informe realiza a sus distintas institucio-
nes, para asumir su responsabilidad en la tarea conjunta de poner 
fin a esta lacra que afecta a toda la sociedad, como señala el mismo 
informe. Dejar de tener en cuenta la magnitud del problema y su 
dimensión mayoritariamente extraeclesial, supone no afrontar las 
causas del problema y perpetuarlo en el tiempo. Además, poner el 
foco exclusivamente en la reparación de las víctimas de la Iglesia, 
discriminaría a la mayoría de las víctimas, a las que convertiría en 
víctimas de segunda.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 387

Sobre la auditoría encargada al despacho Cremades & Calvo-Sotelo

En relación a la auditoría encargada al despacho Cremades & Calvo-
Sotelo, los obispos han escuchado la solicitud y la motivación para 
la ampliación del plazo de su auditoría, que ha presentado el pre-
sidente del Despacho, Javier Cremades. La Asamblea Plenaria ha 
decidido posponer a la próxima Asamblea de noviembre la decisión 
sobre la encomienda realizada al despacho Cremades&Calvo Sotelo 
en el mes de febrero de 2022.

Puesta en marcha de las recomendaciones recibidas

En relación a las recomendaciones propuestas por el informe del 
Defensor del Pueblo, los obispos de la Asamblea Plenaria han cons-
tatado que, en buena medida, son convergentes con otras propuestas 
trabajadas en la CEE desde ya hace algún tiempo.

Los obispos han decidido encargar al Servicio de Protección de 
Menores de la CEE el itinerario de la aplicación de las recomendacio-
nes del Defensor del Pueblo, en relación a los cauces de reparación, 
prevención y formación. Este itinerario será ya implementado en la 
próxima Asamblea Plenaria de noviembre.

Un problema que va más allá de la Iglesia

Junto a la responsabilidad de la Iglesia en la cuestión de los abusos, 
por la que miembros de esta Asamblea Plenaria han pedido perdón, 
el estudio del Defensor del Pueblo presenta una visión general del 
problema que va más allá de la Iglesia: los abusos sexuales a meno-
res son un problema social al que todas las instituciones públicas y 
privadas tiene el deber de dar respuesta.

De todas formas, un solo caso de abusos es intolerable. La Iglesia 
católica en España lleva años trabajando en poner fin a esta lacra y 
va a seguir trabajando en la misma línea, incorporando a su esfuerzo 
diario estas recomendaciones. La Iglesia quiere contribuir a erradi-
car los abusos sexuales en la infancia no solo en la Iglesia sino en 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o388

toda la sociedad y pone al servicio de la misma su triste experiencia 
para hacerlo, con espíritu de colaboración.

Otras informaciones

En relación a otras informaciones, Mons. Joan Enric Vives ha infor-
mado a los miembros de la Plenaria de la invitación cursada por el 
Dicasterio para el Clero a los miembros de la Asamblea Plenaria para 
una reunión de todos los miembros de la Conferencia Episcopal en 
Roma, el próximo 28 de noviembre. En esta reunión se abordarán 
las conclusiones del trabajo realizado por los obispos que realizaron 
la visita a los Seminarios de España, al comienzo de este año.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 389

El encuentro y la concordia 
siguen siendo posibles
Mensaje de la conferencia Episcopal ante 
la situación social y política en España

Ante la situación social y política en España, los obispos reunidos en 
asamblea plenaria de la Conferencia Episcopal, compartimos la pre-
ocupación que suscitan la actual polarización ideológica, la crispa-
ción social y los episodios de desencuentro. Inspirados en los prin-
cipios de la Doctrina Social de la Iglesia, fieles a nuestra misión que 
nos invita a ofrecer una orientación moral, iluminar las conciencias 
e impulsar la búsqueda de soluciones a los desafíos del momento 
actual, queremos compartir con el Pueblo de Dios y la sociedad 
española, la siguiente reflexión:

Benedicto XVI, citando el Concilio Vaticano II, afirma que «la Iglesia 
no tiene soluciones técnicas que ofrecer y no pretende de ninguna 
manera mezclarse en la política de los Estados. No obstante, tiene 
una misión de verdad que cumplir en todo tiempo y circunstancia 
en favor de una sociedad a medida del hombre, de su dignidad y 
de su vocación» (Caritas in Veritate 9). Como afirma el Evangelio, «la 
verdad os hará libres» (Jn 8, 32).

El papa Francisco, con la imagen del poliedro, nos habla de «una 
sociedad donde las diferencias conviven complementándose, enri-
queciéndose e iluminándose recíprocamente… porque de todos se 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o390

puede aprender algo, nadie es inservible, nadie es prescindible» 
(Fratelli Tutti 215). Así se nos anima a vivir la comunión en la diver-
sidad. Esto conlleva fomentar la cultura del encuentro, es decir, bus-
car puntos de contacto, tender puentes, y proyectar algo que incluya 
a todos (cfr. FT 216).

Nuestra Conferencia Episcopal, en el documento titulado Orientacio-
nes morales ante la situación actual de España, aprobado en 2006, 
afirmaba que es «absolutamente necesario que sea perfectamente 
respetado el recto funcionamiento de las diferentes instituciones. 
Para la garantía de la libertad y de la justicia, es especialmente 
importante que se respete escrupulosamente la autonomía del Poder 
Judicial y la libertad de los jueces» (n. 61).

Queremos alentar un diálogo social entre todas las instituciones que 
cultive la escucha y evite posiciones inflexibles y excluyentes. Los 
acuerdos deben respetar la dignidad de la persona, el bien común 
y los principios de subsidiariedad y de solidaridad. Estos principios 
han de realizarse en el marco del ordenamiento jurídico propio del 
Estado de Derecho que nos hemos dado los españoles en la Cons-
titución de 1978, que culminó la Transición. Nuestra Carta Magna 
consagra la separación de poderes y la libertad e igualdad de todos 
los ciudadanos, al tiempo que garantiza la realización efectiva del 
principio de solidaridad, recogido en su art. 2, velando por el esta-
blecimiento de un equilibrio económico, adecuado y justo entre las 
diversas partes del territorio español (cfr. art. 138).

La Buena Noticia de Jesucristo nos llama a ser hijos del mismo Padre 
que fundamenta la fraternidad (cfr. Mt 23,8-9). Esto nos compromete 
a todos a actuar en conciencia por la verdad y el bien del prójimo, 
a trabajar con esperanza en favor del encuentro en la convivencia 
pacífica y el respeto mutuo, excluyendo toda violencia, cultivando el 
perdón cristiano y la reconciliación, y estimulando el ejercicio de la 
caridad social y política.

Elevamos nuestra oración al Señor para que acreciente en nosotros la 
convicción de que la concordia y la comunión siguen siendo posibles.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 391

Nota y rueda de prensa final 
de la 123ª Asamblea plenaria

Los obispos españoles han celebrado la 123.º Asamblea Plenaria 
del 20 al 24 de noviembre en la sede de la Conferencia Episcopal 
Española (CEE). El secretario general, Mons. Francisco César García 
Magán, ha informado en rueda de prensa, el viernes 24, de los tra-
bajos que se han realizado en este encuentro. 

El encuentro comenzaba el lunes 20 con el discurso del presidente, 
cardenal Juan José Omella. Después tenía lugar la intervención del 
nuncio apostólico en España, Mons. Bernardito Auza.

Han participado por primera vez los obispos de Alcalá de Henares, 
Mons. Antonio Prieto, y de Ávila, Mons. Jesús Rico, y los auxiliares 
de Sevilla, Mons. Ramón Darío Valdivia y Mons. Teodoro León.

Los obispos han aprobado un Mensaje al Pueblo de Dios que será 
publicado a lo largo de esta mañana.

También se ha aprobado el proceso de trabajo para el Plan de repa-
ración integral de víctimas de abusos sexuales que ha presentado 
el Servicio de coordinación y asesoramiento de las oficinas para la 
protección de menores.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o392

«Proyecto en favor de la dignidad de la persona»

Las Subcomisiones Episcopales para las Migraciones y Movilidad 
Humana y para la Familia y Defensa de la Vida trabajan desde hace 
unos meses en el «Proyecto en favor de la dignidad de la persona», 
en el que también se ha implicado el departamento de Pastoral de la 
Salud, integrado en la Subcomisión Episcopal para la Acción Cari-
tativa y Social.

Este Proyecto, que se inspira en el documento «Fieles al envío misio-
nero», tiene como objetivo abordar conjuntamente diversas proble-
máticas de actualidad que afectan a la vida, a la dignidad de la per-
sona, a la familia y a la sociedad. Preocupa, por ejemplo, el consumo 
creciente de pornografía entre los jóvenes a través de internet, la 
banalización de la sexualidad, el consumo de prostitución y la explo-
tación sexual, la salud mental, o las adicciones.

De momento, se quieren analizar a fondo estas cuestiones y sus con-
secuencias junto con distintos expertos. Estas reflexiones serán la 
base de un documento final que ofrecería unas orientaciones para 
responder a esta realidad tan preocupante. Ha hecho la presenta-
ción el presidentede la Subcomisión Episcopal para las Migraciones 
y Movilidad Humana, Mons. Juan Carlos Elizalde. Este proyecto ha 
sido aprobado por la Plenaria.

Mesa de diálogo interconfesional

Los obispos han aprobado la propuesta de la Subcomisión Episco-
pal para las Relaciones Interconfesionales y el Diálogo Interreligioso, 
que preside Mons. Francisco Conesa, para la constitución de la Mesa 
de diálogo interconfesional de España entre la Iglesia católica y las 
distintas Confesiones cristianas.

Esta iniciativa surge de un grupo de representantes de distintas con-
fesiones cristianas presentes en el ámbito nacional, a raíz de la cele-
bración conjunta del Día de la Fraternidad el pasado 16 de febrero de 
2022. Ya se había actuado también conjuntamente en otras ocasio-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 393

nes puntuales como la aprobación de la ley de eutanasia o el aborto. 
La intención de la Mesa es promover una actitud propositiva y abrir 
debates sobre otros temas, no condicionados por las circunstancias, 
pero que afectan a todos.

Orientaciones sobre las retransmisiones 
de celebraciones litúrgicas 

La Asamblea Plenaria también ha aprobado las Orientaciones sobre 
las retransmisiones de celebraciones litúrgicas que han presentado 
los presidentes de las Comisiones Episcopales para las Comunica-
ciones Sociales y para la Liturgia, Mons. José Manuel Lorca y Mons. 
José Leonardo Lemos, respectivamente.

Se trata de unas orientaciones, no normativas, para ayudar a los 
sacerdotes y técnicos en las retransmisiones eucarísticas. El obje-
tivo principal es dignificar la Eucaristía teniendo en cuenta especial-
mente a la «comunidad virtual» que vive la celebración, por distintas 
razones, a través de estas retransmisiones.

Este documento, que se hará público en los próximos días, actualiza 
el Directorio vigente, que está en vigor desde el año 1986, teniendo 
en cuenta los cambios tecnológicos que se han producido en los últi-
mos años.

Reglamento del órgano de cumplimiento 
normativo (Compliance)

Hace un año la Asamblea Plenaria aprobaba el sistema de Com-
pliance para la Conferencia Episcopal Española, un manual de cum-
plimiento normativo y buenas prácticas adaptado a la naturaleza e 
identidad de la CEE. El Consejo Episcopal de Asuntos Jurídicos, que 
preside Mons. Casimiro López Llorente, ha trabajado en su Regla-
mento, que ha tenido el visto bueno de los obispos.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o394

Información de las Comisiones Episcopales

La Asamblea Plenaria ha recibido a los equipos de trabajo que pre-
paran junto con la Comisión Episcopal para la Educación y Cultura 
el Congreso «La Iglesia en la Educación» que tendrá lugar en Madrid 
el sábado 24 de febrero 2024. El presidente de la CEE, cardenal Juan 
José Omella, y el presidente de la Comisión, Mons. Alfonso Carrasco, 
agradecieron su colaboración en cada uno de los nueve ámbitos 
temáticos en los que se está trabajando. Desde el 15 de noviembre, 
está abierta la inscripción en la página web del Congreso.

También en febrero, del 16 al 18, tendrá lugar en Madrid el Encuen-
tro Nacional sobre el Primer Anuncio, que está organizando la Comi-
sión Episcopal para los Laicos, Familia y Vida. Su presidente, Mons. 
Carlos Manuel Escribano, ha sido el encargado de adelantar cómo 
van los preparativos. En la Plenaria de noviembre de 2022 se aprobó 
la propuesta de esta Comisión para trabajar sobre el Primer Anuncio. 
Un trabajo con el que se está dando continuidad al Congreso de lai-
cos «Pueblo de Dios en Salida» (marzo 2020). Este proceso culmina 
con este Encuentro que tiene como objetivo ofrecer herramientas 
para el Primer Anuncio como una prioridad pastoral en la vida de la 
Iglesia, a la luz también del proceso sinodal.

Mons. Carlos Manuel Escribano también ha sido el encargado de 
informar sobre el Proyecto marco de Pastoral de Juventud que 
quiere poner en marcha la Subcomisión Episcopal para la Juventud 
e Infancia.

También Mons. Luis Argüello ha adelantado los primeros pasos que 
se están dando para la preparación del Congreso Nacional de Voca-
ciones, del que se ocupa el nuevo Servicio de Pastoral Vocacional, 
que depende de la Secretaría General. El Congreso tendrá lugar en 
el primer semestre de 2025 con el objetivo de sensibilizar a toda la 
Iglesia y la sociedad sobre la vida como vocación. 

La Comisión Episcopal para la Evangelización, Catequesis y Cate-
cumenado, que preside Mons. José Rico Pavés, ha llevado a la Ple-
naria la edición del nuevo Catecismo de adultos «Buscad al Señor», 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 395

que acaba de publicar EDICE. Este nuevo Catecismo está enfocado al 
catecumenado y la reiniciación cristiana de adultos. Con su publica-
ción, la CEE completa la edición de sus documentos de la fe.

El presidente de la Comisión Episcopal para la Liturgia, Mons. Leo-
nardo Lemos, ha intervenido para informar de los preparativos del 
53° Congreso Eucarístico Internacional que se va a celebrar en Quito 
(Ecuador) en septiembre de 2024. Pero, este mes de septiembre 
tuvo lugar una Asamblea previa, también en Quito, a la que asistió 
Mons. Lemos junto con el director del secretariado de esta Comisión, 
Ramón Navarro, y el P. Lino E. Díez, SSS, que ya ha representado a la 
CEE en otros Congresos anteriores.

Además, el presidente de la Comisión Episcopal para los Laicos, 
Familia y Vida, Mons. Carlos Manuel Escribano Subías, ha hecho 
balance de la Jornada Mundial de la Juventud (JMJ) que reunió en 
Lisboa, a primeros de agosto, a unos 100.000 jóvenes españoles, 
casi un millar de sacerdotes y 71 obispos españoles.

Otros temas del orden del día

Los obispos han dialogado sobre la XVI Asamblea General Ordinaria 
del Sínodo que se ha celebrado en el Vaticano del 4 al 29 de octu-
bre. Por parte de la CEE, han participado el presidente,cardenal Juan 
José Omella, como miembro nato; Mons. Vicente Jiménez Zamora, 
coordinador del equipo sinodal de la CEE; Mons. Luis Argüello, que 
ha sido miembro de este equipo como secretario general de la CEE 
hasta noviembre de 2022; y Mons. Francisco Conesa, presidente de 
la Subcomisión Episcopal para las Relaciones interconfesionales y 
el Diálogo interreligioso.

Los obispos han aprobado la terna que va a presentar al Dicasterio 
para la Evangelización para el nombramiento del director nacio-
nal de la Obras Misionales Pontificias. El 18 de diciembre finaliza 
el primer mandado de cinco años del actual director, José María 
Calderón.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o396

La Plenaria ha aprobado unirse a las iniciativas de la Orden de los 
Carmelitas Descalzos y de la Conferencia Episcopal de Inglaterra y 
Gales, respectivamente, para que se declaren Doctora y Doctor de la 
Iglesia Universal a santa Teresa Benedicta de la Cruz (Edith Stein) y 
a san John Henry Newman.

Han intervenido en esta Plenaria el obispo delegado de la Conferen-
cia Episcopal Española para la COMECE, Mons. Juan Antonio Mar-
tínez Camino; el rector del Pontificio Colegio Español San José de 
Roma, Carlos Comendador Arquero; y el rector de la Universidad 
Pontificia de Salamanca, Santiago García-Jalón de la Lama.

La Asamblea ha tratado diversos asuntos de seguimiento. También 
ha recibido información sobre el estado actual de Ábside (TRECE y 
COPE) y de las OMP.

Como es habitual en la Plenaria de noviembre, se han aprobado el 
Presupuesto del Fondo Común Interdiocesano y de la Conferencia 
Episcopal para 2024.

Asociaciones nacionales

En esta Asamblea, los obispos han aprobado los Estatutos de la Fede-
ración pública de ámbito nacional «Apostolado de la Divina Miseri-
cordia en España» y de Fundación educativa pía autónoma privada 
de ámbito nacional «Carmelitas Misioneras Teresianas».



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 397

«Enviados a acoger, sanar y reconstruir». 
Mensaje de la Asamblea Plenaria 
al Pueblo de Dios

«Enviados a acoger, sanar y reconstruir» (Cf. Jer, 33, 6-7)

Vosotros sois la luz del mundo (Mt 5, 14). Al pueblo de Dios y a la 
sociedad española, ante el drama de los abusos, los obispos de la 
Asamblea Plenaria, conscientes de haber sido enviados a acoger y 
sanar a las víctimas de esta lacra social queremos ofrecer humilde-
mente las siguientes consideraciones.

1. Dolor, vergüenza y petición de perdón

Los abusos a menores nos han llenado de tristeza. Como en otras 
ocasiones, queremos expresar sin ambages el dolor, la vergüenza 
y la pesadumbre que causa en nosotros esta realidad que traiciona 
el mensaje del Evangelio. De ninguna manera, pretendemos buscar 
excusas o justificaciones para eludir cualquier responsabilidad que 
pueda correspondernos como Iglesia.

Al mismo tiempo, reiteramos nuestra más sincera petición de per-
dón a todas las personas que han sufrido debido a estas execrables 
acciones, especialmente a las víctimas y sus familias. También pedi-
mos perdón a Dios, en lo que, como cristianos, no hemos sido fieles. 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o398

El sufrimiento lo han causado no solo los abusos sino también el 
modo en que, a veces, se han tratado. No hay palabras suficientes 
para expresar cuánto lamentamos el dolor de las víctimas, así como 
la traición cometida por parte de algunos miembros de nuestras 
comunidades. Estos actos, que no son solo pecados sino también 
delitos, son incompatibles con los valores fundamentales de nuestra 
fe en Cristo, pues contradicen el amor, la compasión y el respeto que 
Él nos enseña y da fuerza para vivir. Suponen también una llamada 
a una profunda conversión personal y comunitaria.

Por encima de cualquier otra consideración, nos comprometemos 
a ser transparentes en este proceso y a rendir cuentas ante las víc-
timas, la Iglesia y Dios. Hermanos nuestros, sacerdotes, religiosos 
y laicos, traicionando la confianza que habían recibido y la misión 
encomendada, estaban abusando de aquellas personas, menores o 
vulnerables, que se les habían confiado para su protección, su edu-
cación o su atención.

2. La acción de la Iglesia: atención a las víctimas

Muchos de nosotros nos hemos encontrado con las víctimas de esos 
abusos. Hemos conocido su rostro, su historia, su nombre. Queremos 
hacernos cargo de su dolor encarnado. Les hemos pedido perdón, lo 
hacemos ahora y lo seguiremos haciendo siempre. Pedir perdón es 
reconocer nuestra limitación, nuestra pobreza, nuestra debilidad, 
nuestra falta de coraje. Sabemos que el daño y el dolor causados son 
imborrables, pero pedir perdón y perdonar es el primer paso para 
sanar las heridas.

Ante todo, podemos asegurarles que continuamos con el compromiso 
de tomar medidas concretas y efectivas para prevenir futuros abusos 
en nuestra Iglesia, que ya comenzamos en el año 2001. Permanen-
temente, y desde hace ya tiempo, estamos revisando todos nuestros 
protocolos de seguridad y formación, así como colaborando estrecha-
mente con las autoridades civiles para garantizar que los responsa-
bles de estos delitos sean llevados ante la administración de justicia.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 399

— Acogida y reparación. — En relación a las víctimas, para su aco-
gida y acompañamiento, se han creado oficinas de protección de 
menores en todas las diócesis e instituciones religiosas y se han 
realizado estudios destinados a conocer la dimensión del problema. 
Animamos a cualquier persona que haya sufrido abusos a que se 
acerque a estas oficinas para iniciar procesos de reparación y sana-
ción. Nos mostramos plenamente dispuestos a escuchar, apoyar, 
reparar y ofrecer la ayuda que necesiten para sanar las heridas. 
Cada oficina de protección de menores está abierta para escuchar 
y acoger ese dolor.

— Prevención y formación. — Con el impulso del papa Francisco se han 
tomado medidas necesarias en tres direcciones. En esta Conferencia 
Episcopal, el Servicio de asesoramiento a las Oficinas diocesanas, 
hoy plenamente operativas, ha realizado numerosos encuentros 
de formación para establecer un trabajo conjunto que posibilite un 
acompañamiento efectivo a las víctimas. En relación con el resto del 
Pueblo de Dios, la Conferencia Episcopal, las diócesis, y las congre-
gaciones han preparado y promulgado protocolos para prevenir y 
detectar los abusos, y se han comenzado procesos de formación de 
todos los que en la Iglesia trabajan con menores, para que puedan 
ayudar a prevenir esta lacra social. En el ámbito jurídico, tanto el 
motu proprio Vos estis lux mundi como el Vademecum sobre cuestiones 
procesales ante los abusos sexuales, promulgados por la Santa Sede, han 
sido acompañados en España por la Instrucción sobre los abusos sexua-
les, aprobada por esta Conferencia Episcopal el pasado mes de abril.

— Denuncia y actuación. — La rápida apreciación de los abusos, que 
es esencial para poder actuar con prontitud, debe conducir inme-
diatamente a la denuncia, en los ámbitos canónico, civil y penal. Se 
inicia así la actuación judicial que es imprescindible en el camino 
de la reparación.

Es necesario destacar que, en el contexto legal, la determinación de 
si un acto constituye delito de abuso y quién es responsable de dicho 
hecho delictivo corresponde a la autoridad judicial, como asimismo 
las medidas legales que pueden ser tomadas en consecuencia.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o400

No obstante, la conciencia que «es el núcleo más secreto y el sagra-
rio del hombre, en el que éste se siente a solas con Dios» (GS 16), nos 
llama a reconocer aquellos actos intrínsecamente malos que infrin-
gen la Ley de Dios, más allá de que no puedan ser apreciados por la 
justicia humana y nos lleva a la urgencia de repararlos.

3. Es un problema de la Iglesia y de la sociedad

De igual modo, somos muy conscientes del impacto que causan 
estas acciones en la percepción que la opinión pública tiene de la 
Iglesia. Los obispos de España consideramos que los casos de abu-
sos son asuntos muy serios que deben ser tratados dentro del marco 
legal. Lamentablemente, afectan a todos los sectores de la sociedad. 
La inmensa mayoría de los abusadores son familiares o personas 
cercanas a la víctima.

Sin embargo, en este tema de tanto calado, poner el foco únicamente 
en la Iglesia es desenfocar el problema. Las recomendaciones y las 
medidas que hay que tomar no solo deben ser dirigidas a nosotros, 
sino a toda la sociedad.

Creemos que el camino para poder sanar esta lacra en la Iglesia y en 
la sociedad es que trabajemos conjuntamente para construir entor-
nos justos, seguros y compasivos, donde cada persona sea amada, 
valorada y respetada.

Ahora, reunidos en Asamblea plenaria, los obispos hemos valorado 
de manera especial el testimonio recogido de las víctimas, lo que 
permite situarlas en el centro.

Durante este año se han dado a conocer cuatro informes sobre abu-
sos sexuales contra menores y personas vulnerables en el ámbito de 
la Iglesia, realizados por distintas entidades y medios. La Conferen-
cia Episcopal Española, a partir del trabajo realizado por las Ofici-
nas de protección de menores, elaboró su propio informe, «Para dar 
luz», con 728 testimonios recogidos, desde los años cuarenta hasta 
la actualidad. Pero insistimos en que lo importante son las personas 
y no los números.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 401

4. No solo palabras: el plan de reparación integral

Somos conscientes de que no bastan las palabras. Nuestra acción 
continúa. En esta misma Asamblea Plenaria hemos trabajado el 
primer borrador del plan de reparación integral de las víctimas de 
abusos, que cuenta con tres líneas de acción que estamos ya desa-
rrollando y vamos a impulsar con todo el empeño:

— la atención a las víctimas con todos los cauces legales y eclesiales,

— �la reparación integral, en la medida de lo posible, del daño cau-
sado

— y la formación para la prevención de estos abusos en el futuro.

Hemos tomado la decisión de seguir trabajando en este plan, apro-
bar su itinerario tras las necesarias revisiones y ratificarla en la 
próxima Asamblea Plenaria.

5. El servicio valioso del Pueblo de Dios

Laicos, misioneros, consagrados, diáconos, sacerdotes y obispos, 
más allá de nuestras limitaciones y fragilidades, nos entregamos 
cada día, ayudando, acompañando, consolando y cumpliendo con 
una misión muy difícil y no siempre reconocida en nuestros tiempos.

No es justo atribuir a todos el mal causado por algunos. Somos cons-
cientes de que este camino de reparación es imprescindible y, al 
mismo tiempo, creemos que puede ayudar a sanar también la herida 
causada al Pueblo de Dios. Hemos de recordar también a todos los 
que entre nosotros nos hacen permanecer orgullosos de nuestra fe: 
sacerdotes que llevan a Jesús a cada corazón; consagrados entre-
gados en la educación y en la asistencia; consagradas que atienden 
con su vida entera a los más pobres y necesitados; misioneros en 
cualquier país del mundo haciendo visible el Evangelio; laicos que se 
entregan como catequistas o voluntarios; monjes y monjas que nos 
sostienen con su oración y todos aquellos que viven su vida cristiana 
en medio de las preocupaciones ordinarias.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o402

6. Esperanzados

Nuestro compromiso por erradicar los abusos sexuales quiere ser 
también un servicio a la sociedad en la que vivimos. Ofrecemos 
humildemente nuestra experiencia triste y dolorosa para ayudar a 
luchar contra esta lacra.

Queremos mirar al futuro con esperanza. Una vez más, reiteramos 
que nuestra lucha contra toda clase de abusos debe continuar sin 
cesar. Y, al mismo tiempo, queremos mostrar nuestro profundo 
agradecimiento y reconocimiento hacia los sacerdotes y consagra-
dos de nuestra Iglesia, animándoles a vivir con ilusión y esperanza 
el tesoro del ministerio que se les ha confiado (cf. 2 Cor 4,7). Aprove-
chamos esta ocasión para hacer un llamamiento a los fieles católicos 
a acompañarles, alentarles y arroparles en su entrega diaria.

Junto al Pueblo de Dios acudimos a Cristo, fundamento de toda espe-
ranza, que nos ha prometido que estaría con nosotros hasta el fin del 
mundo (cf. Mt 28,20). Que él, buen pastor, nos ayude más allá de las 
cañadas oscuras, a transitar el camino de sanación, reconciliación 
y renovación, acompañados del amor materno de María.

Pedimos vuestras oraciones por las víctimas y sus familias, así 
como por todos los miembros de nuestra Iglesia.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 403

Reunión en Roma de la Conferencia 
Episcopal con el papa Francisco y el 
Dicasterio para el Clero

En la mañana de hoy, martes 28 de noviembre de 2023, ha tenido lugar 
en la sala nueva del Sínodo en el Vaticano, el encuentro de los miem-
bros de la Conferencia Episcopal Española (CEE) con el papa Francisco 
y los responsables del Dicasterio para el Clero de la Santa Sede.

El presidente de la CEE, cardenal Juan José Omella; el secretario 
general, Mons. Francisco César García Magán, y el presidente de la 
Subcomisión Episcopal para los Seminarios, Mons. Jesús Vidal, han 
explicado en rueda de prensa los detalles de este encuentro.

Este encuentro, convocado en la última semana de octubre, ha servido 
para dar cuenta del resultado de la visita apostólica a los seminarios 
españoles que tuvo lugar en el primer trimestre de 2023. Los obispos 
han mantenido una extensa conversación con el Santo Padre sobre 
los seminarios y la formación necesaria. Seguidamente han recibido 
el documento de trabajo elaborado por el Dicasterio para el Clero.

Cinco horas de encuentro

El encuentro ha comenzado a las 8 de la mañana con un tiempo de 
oración dirigido por el cardenal Cantalamessa, predicador de la Casa 
Pontificia, quien hizo una meditación basada en el acontecimiento 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o404

de Pentecostes, sobre la necesidad y la importancia del encuentro 
personal con Jesucristo de los sacerdotes y seminaristas. En el trans-
curso de la meditación, se ha unido al encuentro el papa Francisco.

Tras la meditación, el presidente de la CEE, cardenal Omella, ha 
dirigido el saludo al Santo Padre agradeciendo la invitación a este 
encuentro y la visita apostólica realizada.

Inmediatamente después, ha comenzado un extenso diálogo de más 
de dos horas con el papa Francisco, centrado en la cuestión de los 
seminarios. Se han abordado temas como la formación en los semi-
narios, la experiencia pastoral de los seminaristas, o la importancia 
de las diversas dimensiones de la formación (pastoral, espiritual, 
teológica, humana, etc.).

Conclusiones del documento de trabajo

Tras el encuentro con el Papa y un breve descanso, ha tenido lugar 
la reunión con los miembros del Dicasterio que han trasladado a los 
obispos españoles las conclusiones del documento de trabajo.

Los miembros del Dicasterio han señalado los acentos importantes 
que el texto para la formación de los seminaristas, aprobado por la 
Conferencia Episcopal, ya recoge, y en lo que se debe insistir en ade-
lante.

A partir del texto, se ha iniciado un diálogo entre los obispos espa-
ñoles y los miembros del Dicasterio para poder desarrollar las men-
cionadas recomendaciones, que tienen como objetivo formar sacer-
dotes misioneros para una Iglesia en salida. Como obispo referente 
para este proceso de discernimiento e impulso de la formación en 
los seminarios, se ha nombrado a Mons. Jesús Vidal, presidente de 
la Subcomisión Episcopal para los Seminarios.

El documento de trabajo ha destacado algunos de los criterios 
que señala la «Ratio fundamentalis» de los seminarios españoles 
que lleva por título «Formar pastores misioneros». El documento 
requiere que, en los próximos años, se afronte este proyecto con fle-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 405

xibilidad, sin rigores, adaptando a las circunstancias de cada pro-
vincia eclesiástica, diócesis, etc.

Los responsables del Dicasterio han manifestado su disponibilidad a 
colaborar con el desarrollo de estas medidas en las diversas diócesis 
y seminarios.

La visita apostólica a los seminarios

El Dicasterio para el Clero promovió la visita apostólica a los semi-
narios españoles que fue encomendada a dos obispos uruguayos: 
Mons. Arturo Eduardo Fajardo, obispo de Salto, y Mons. Milton Luis 
Tróccoli, obispo de Maldonado-Punta del Este - Minas.

La visita tuvo lugar entre el 11 de enero y el 3 de marzo de 2023. 
En este tiempo conocieron los 55 centros de formación españoles, 
además del Colegio internacional Bidasoa y el Centro de Formación 
Comillas.

A su llegada a España, los visitadores fueron recibidos por el presi-
dente de la Comisión Episcopal para el Clero y Seminarios, Mons. 
Joan Enric Vives, arzobispo obispo de la Seo de Urgell; y por el pre-
sidente de la Subcomisión de Seminarios, Mons. Jesús Vidal, obispo 
auxiliar de Madrid; además de por los secretarios de la Comisión y 
la Subcomisión en la Conferencia Episcopal, Juan Carlos Mateos y 
Sergio Requena. Las visitas se realizaron en dos rutas simultáneas, 
cada una de ella con uno de los obispos visitadores.

Los seminarios españoles

En España hay erigidos 86 seminarios, distribuidos en diversas 
casas de formación. Hay un seminario interdiocesano en Cataluña, 
14 seminarios que acogen en sus casas de formación a seminaristas 
de otras diócesis, y 45 seminarios que acogen a sus propios semi-
naristas. De estos 45, 29 son de las diócesis y 15 son seminarios 
Redemptoris Mater. Hay también una comunidad de formación de una 
realidad eclesial de ámbito diocesano.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o406

La CEE firma un acuerdo de colaboración 
con el Obispado Ortodoxo Rumano de 
España y Portugal

Mons. Francisco Conesa Ferrer, presidente de la Subcomisión Epis-
copal para las Relaciones Interconfesionales y el Diálogo Interreli-
gioso, y Mons. Timotei Lauran, obispo de España y Portugal de la 
Metrópolis Ortodoxa Rumana de Europa Occidental y Meridional, 
han firmado este miércoles, 13 de diciembre, en la sede de la Con-
ferencia Episcopal, un acuerdo de colaboración.

Con este acuerdo, la Conferencia Episcopal Española (CEE) da su 
consentimiento para que el Obispado Ortodoxo Rumano de España 
y Portugal obtenga la licencia de uso del software de ERP (Enterprise 
Resource Planing) para la gestión integral de las parroquias y diócesis 
diseñado por la Conferencia Episcopal Española.

De esta manera, la CEE responde a la solicitud del Obispado Orto-
doxo Rumano de España y Portugal de obtener esta licencia para 
implantar el uso de esta ERP en sus parroquias y obispado.

Espíritu de colaboración ecuménica

Esta cesión, quiere ser expresión del espíritu de colaboración ecu-
ménica y apoyo entre ambas Iglesias, y manifiesta la disposición 
sincera de seguir avanzando en la comunión entre ellas, siguiendo 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 407

el mandato de Nuestro Señor Jesucristo: «Que todos sean uno para 
que el mundo crea» (Jn 17, 21).

En este sentido, Mons. Francisco Conesa ha precisado que «este acto 
es un detalle más de colaboración. Les sentimos como hermanos. 
Estamos dispuestos a trabajar juntos en más cosas, a ayudarles en 
cualquier asunto que necesiten».

Por su parte, Mons. Timotei Lauran ha agradecido «a la Iglesia cató-
lica romana de España toda la ayuda que ha ofrecido a la Iglesia 
Ortodoxa Rumana en diversos ámbitos. Nos ha ayudado a tener 
varios lugares de culto que compartimos. Este hecho nos ha servido 
para poder seguir con nuestra labor pastoral y social aquí».

Antes de la firma del acuerdo, Mons. Francisco Conesa y Mons. 
Timotei Lauran han visitado la capilla de la sucesión apostólica, en 
la sede de la CEE, donde han realizado un oración conjunta.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o408

El número total de declaraciones a favor de 
la Iglesia aumenta en 209.218 con respecto 
a la Renta de 2022

•  El número de declaraciones a favor de la Iglesia asciende a 7.631.143.

• � El importe total asignado a favor de la Iglesia Católica aumenta 
en 38 millones de euros, un 11,9 % más que en la Renta de 2022.

• � El número total de declaraciones a favor de la Iglesia aumenta en 
16 de las 17 Comunidades autónomas, con un incremento de la 
cantidad recaudada en todas las Comunidades.

La Conferencia Episcopal presenta, el jueves 14 de diciembre, los 
datos de la campaña de la Renta del año 2023 que corresponde 
al ejercicio fiscal de 2022. En la rueda de prensa han intervenido 
el vicesecretario para Asuntos Económicos, Fernando Giménez 
Barriocanal, y el director del secretariado para el Sostenimiento de 
la Iglesia, José María Albalad Aiguabella.

También se han hecho públicos los presupuesto de la Conferencia 
Episcopal y del Fondo Común Interdiocesano para 2024.

El número total de declaraciones a favor de la Iglesia es de 7.631.143, 
lo que supone un aumento de 209.218 con respecto a la Renta de 
2022.Este dato confirma que el número de declaraciones no solo se 
ha mantenido, sino que se han obtenido asignaciones procedentes 
de nuevos declarantes.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 409

Gracias a estos declarantes, el importe total asignado a favor de la 
Iglesia Católica asciende a 358.793.580 euros. Si se compara esta 
cantidad con la liquidación provisional del año anterior, la cantidad 
ha aumentado en 38 millones de euros, lo que supone un aumento 
del 11,9 % frente al 8,5 % del año anterior.

En relación al porcentaje de personas que marcan la casilla de la X, 
según los datos facilitados por la Secretaría de Estado de Hacienda, 
el porcentaje total de personas que no marcan ninguna de las X de 
Fines Sociales o de la Iglesia católica ha subido en 6 décimas con 
relación al año anterior del (36,28 % al 36,92 %), lo que ha supuesto 
que el porcentaje de asignantes de la X de la Iglesia con relación al 
total de declarantes haya descendido en tres décimas.

Declaraciones y porcentaje de asignación por comunidades

En 16 de las 17 comunidades autónomas ha aumentado el número 
total de declaraciones a favor de la Iglesia. Destacan especialmente 
Andalucía, Madrid, Comunidad Valenciana y Castilla-La Mancha. 
Por su parte, atendiendo al porcentaje de asignación, se ha incre-
mentado en Cantabria, Baleares, Extremadura y Murcia.

En relación con el importe asignado, se ha producido un incremento 
de la cantidad recaudada en todas las Comunidades Autónomas. En 
términos absolutos, los mayores aumentos en euros asignados se 
producen en Madrid, Andalucía, Comunidad Valenciana y Cataluña. 
Además, 10 comunidades se sitúan por encima de la media en  % de 
asignantes, destacando Castilla-La Mancha (43,9 %), La Rioja (43,3 %), 
Extremadura (43,5 %), Murcia (42,6 %) y Castilla y León (41,4 %).

Declaraciones y porcentaje de asignación 
por delegaciones de Hacienda

Por delegaciones de Hacienda, la provincia con más asignación con-
tinúa siendo Ciudad Real (51,26 %). Le siguen Jaén (46,6 %), Badajoz 
(46,17 %) y Ávila (45,22 %). En la Renta de 2023, en 10 delegaciones 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o410

de Hacienda se ha producido un incremento en el  % de asignación. 
Los mayores incrementos han sido en Cantabria (+ 0,16 %), Baleares 
(+ 0,14 %), Badajoz (+ 0,13 %) y Gijón (+ 0,12).

En valor absoluto, las delegaciones de hacienda donde han crecido 
más el número de asignaciones son Madrid, Valencia, Málaga, Mur-
cia y Sevilla. En relación con los importes asignados, en todas las 
delegaciones de hacienda ha crecido el importe asignado, desta-
cando por orden Madrid (+ 9,7 millones €), Barcelona (+ 3,3), Valen-
cia (+ 2,4), Baleares (+ 1,7) Sevilla y Málaga (+ 1,4).

Novedades en los datos de la Renta 2023

Según estos datos provisionales, en la Declaración de la Renta de 
2023 destaca el aumento en la asignación en los tramos de 50 a 59 
años y de 60 a 69 años.

En cuanto al tipo de declaración, individual o conjunta, se ha mante-
nido la tendencia del incremento de asignaciones en tributación con-
junta por lo que, por primera desde que tenemos datos, el porcentaje 
(32,5 %) supera al de las declaraciones individuales (31,46 %).

Solidaridad entre las diócesis

El Fondo Común Interdiocesano es el instrumento que canaliza la 
distribución de la asignación tributaria a las diócesis españolas y 
otras realidades eclesiales. Este fondo se constituye con la partida 
correspondiente a la Asignación tributaria.

La cantidad percibida está en relación con la capacidad y fortaleza 
económica que hay en cada provincia y los mecanismos de distri-
bución tienen como criterio la solidaridad y la comunión entre las 
diversas diócesis. De modo que las diócesis que están en provincias 
con rentas altas ayudan a sostener a las diócesis de la España des-
poblada y, por tanto, con menor capacidad para su sostenimiento. 
Se trata de un mecanismo de comunión eclesial de recursos que 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 411

permite mantener la acción pastoral en lugares en los que, de otro 
modo, sería casi imposible.

La asignación tributaria supone, como media, el 22 % de la finan-
ciación de las diócesis. Eso significa una progresiva mejora de su 
capacidad de financiación propia por otras vías al margen de la 
declaración de la renta (aumento de las colectas propias, trabajo de 
las oficinas de sostenimiento en las diócesis, etc.).

Una financiación que ha hecho posible que este año las diócesis 
españolas hayan aumentado en un 17  % el dinero destinado a la 
labor pastoral y asistencial de la Iglesia.

Presupuestos de la CEE para el año 2024

Además del Fondo Común Interdiocesano, la Asamblea Plenaria 
aprobó en noviembre los Presupuestos de la Conferencia Episcopal 
para el año 2024. 

El presupuesto de la CEE se presenta equilibrado en gastos e ingre-
sos, con un incremento de 4,7 %. Las partidas de Actividades Pas-
torales se incrementan muy ligeramente. También se incrementa la 
partida de Gastos de Personal para atender a lo establecido en la 
regulación laboral y a las necesidades pastorales de la Conferencia. 
Por su parte, los gastos de conservación y suministros, se incremen-
tan para adaptarse a lo realmente realizado en ejercicios anteriores 
y teniendo en cuenta la elevación del IPC durante los últimos meses. 
Están todos los datos detallados en la nota que se adjunta)

«Gracias se escribe con X»

Pero detrás de todos estos datos están cada una de las personas que 
cada año muestran su confianza en la labor de la Iglesia marcando 
la X en la Declaración de la Renta. Y a ellas está dedicada la campaña 
de agradecimiento que pone hoy en marcha la oficina de Sosteni-
miento de la Iglesia con el lema, «Gracias se escribe con X».



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o412

Los protagonistas de esta Campaña son las más de 8,7 millones de 
personas que mostraron su apoyo a la Iglesia marcando la X en su 
declaración de la Renta. Todas forman parte de la familia Xtantos. 
Una familia que hace posible sostener la actividad de la Iglesia ofre-
ciendo su tiempo, su oración o con su aportación económica. Y una 
familia que se completa con los que reciben esta ayuda de la Iglesia, 
tanto social como espiritual. Ellos también son los rostros que están 
detrás de los datos que hoy se presentan. 

Además, para responder a su compromiso con la transparencia, la 
página web Xtantos estrena un especial web donde se pueden con-
sultar, de manera visual y accesible, todos los resultados de la cam-
paña de 2023 (IRFP 2022). 

El especial se sirve de una ilustración animada para dar las gracias a 
todos los que marcando la X contribuyen a sostener la inmensa labor 
que realiza la Iglesia. Incluye un mapa de España interactivo donde 
es posible consultar los datos segmentados por Comunidades Autó-
nomas. También cinco ránquines con las delegaciones de Hacienda y 
CC.AA. líderes en porcentaje de asignación, número de ‘X’ en térmi-
nos absolutos, o recaudación… Además, propone seguir el viaje de la 
X mostrando su recorrido desde la casilla de la Renta hasta llegar a 
los más desfavorecidos y se vuelven a presentar los testimonios que 
este año pedían que se marcara la casilla de la Iglesia. 

Otro portal, donoamiiglesia.es, permite donar directamente a cual-
quier parroquia de España, para hacer llegar directamente las ayu-
das a las instituciones que las ponen al servicio de la sociedad.

Por su parte, la Oficina de Transparencia de la CEE presenta el mar-
tes 19 de diciembre la Memoria de actividades de la Iglesia católica 
en España 2022, donde dará cuenta de toda la actividad de la Iglesia 
en España en ese año.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 413

• �Discurso de apertura de la XVI Asamblea General Ordinaria 
del Sínodo de los Obispos

• �Exhortación apostólica C’est la confiance sobre la confianza 
en el Amor Misericordioso de Dios

• �Oración por la Paz al finalizar el momento de oración 
Pacem in terris

• �Discurso a la delegación de la Conferencia de los rabinos 
europeos

• �Mensaje del Santo Padre Francisco para la XXXVIII Jornada 
Mundial de la Juventud

• �Respuesta a una serie de preguntas, propuestas por 
S. Em. el Card. Dominik Duka OP, sobre la administración 
de la Eucaristía a los cónyuges divorciados que viven 
en una nueva unión

• �Respostas a algumas questões de S.E. Dom José Negri, 
Bispo de Santo Amaro, acerca da participação aos 
sacramentos do Batismo e do Matrimônio por parte de 
pessoas transexuais e de pessoas homoafetivas

• �Carta a S. E. Mons. Ramón Alfredo de la Cruz Baldera, 
Obispo de San Francisco de Macorís (República Dominicana) 
sobre el acceso a la comunión eucarística de las madres 
solteras

Santa Sede



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o414



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 415

Santo Padre Francisco

Discurso de apertura de la XVI Asamblea 
General Ordinaria del Sínodo de los Obispos 
«Por una iglesia sinodal: comunión, participación y misión» 

Hermanos y hermanas, ¡buenas tardes!

Los saludo a todos ustedes, con quienes iniciamos este camino sinodal.

Me gusta recordar que fue san Pablo VI quien dijo que la Iglesia 
en Occidente había perdido la idea de sinodalidad, y por eso había 
creado la Secretaría del Sínodo de los Obispos, que celebró muchos 
encuentros, muchos Sínodos sobre diferentes temáticas.

Pero la expresión de la sinodalidad aún no está madura. Recuerdo 
que fui secretario en uno de estos Sínodos, y el Cardenal Secretario 
—buen misionero belga, muy bueno— cuando yo preparaba lo nece-
sario para las votaciones venía a mirar: ¿Qué estás haciendo? —Lo 
que se tiene que votar mañana— ¿Qué es? No, esto no se vota —Oiga, 
pero es sinodal— No, no, esto no se vota. Porque todavía no teníamos 
la costumbre de que cada uno debe expresarse libremente. Y así, 
lentamente, a lo largo de estos casi 60 años, el camino ha ido en esta 
dirección, y hoy podemos llegar a este Sínodo sobre la sinodalidad.

No es fácil, pero es hermoso, muy hermoso. Un Sínodo que todos los 
obispos del mundo han querido. En la encuesta que se hizo después 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o416

del Sínodo para la Amazonia, entre todos los obispos del mundo, el 
segundo lugar de las preferencias fue éste: la sinodalidad. En primer 
lugar estaban los sacerdotes, en tercero creo que una cuestión social. 
Pero [este estaba] en segundo lugar. Todos los obispos del mundo 
veían la necesidad de reflexionar sobre la sinodalidad. ¿Por qué? Por-
que todos habían entendido que el fruto estaba maduro para tal objeto.

Con este espíritu empezamos hoy a trabajar. Y me gusta señalar que 
el Sínodo no es un parlamento, sino algo distinto; que el Sínodo no 
es una reunión de amigos para resolver algunas cosas del momento 
o dar opiniones, sino otra cosa. No olvidemos, hermanos y herma-
nas, que el protagonista del Sínodo no somos nosotros: es el Espíritu 
Santo. Y si en medio de nosotros está el Espíritu que nos guía, será 
un buen Sínodo. Pero si en medio de nosotros hay otras formas de 
avanzar por intereses, sean humanos, personales, ideológicos, no 
será un Sínodo, sino que será una reunión más parlamentaria, que 
es otra cosa. El Sínodo es un camino que realiza el Espíritu Santo. 
Se les han entregado unas hojas con textos patrísticos que nos ayu-
darán en la apertura del Sínodo. Son de san Basilio, que escribió ese 
hermoso tratado sobre el Espíritu Santo. ¿Por qué? Porque necesita-
mos comprender esta realidad, que no es fácil.

Cuando, con ocasión del 50 aniversario de la creación del Sínodo, 
los teólogos me prepararon una carta, que firmé, fue un buen paso 
adelante. Pero ahora tenemos que encontrar nosotros la explicación 
sobre ese camino. Los protagonistas del Sínodo no somos nosotros, 
es el Espíritu Santo, y si le damos lugar al Espíritu Santo, el Sínodo 
irá bien. Estas fichas sobre san Basilio les han sido entregadas en 
diferentes idiomas: inglés, francés, portugués y español, para que 
las tengan en sus manos. No menciono estos textos, sobre los cuales 
les pido que luego reflexionen y mediten.

El Espíritu Santo es el protagonista de la vida eclesial: el plan de 
salvación de la humanidad se realiza por la gracia del Espíritu. Es 
Él quien tiene el protagonismo. Si no comprendemos esto, seremos 
como aquellos de los que se habla en los Hechos de los Apóstoles: 
«Recibieron el Espíritu Santo? ¿Qué es el Espíritu Santo? Ni siquiera 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 417

hemos oído decir que hay un Espíritu Santo» (cf. 19, 1-2). Debemos 
comprender que Él es el protagonista de la vida de la Iglesia, Aquel 
que la lleva adelante.

El Espíritu Santo desencadena un dinamismo profundo y variado en 
la comunidad eclesial: el «bullicio» de Pentecostés. Es curioso lo que 
ocurrió en Pentecostés: todo estaba bien dispuesto, todo estaba claro. 
Aquella mañana había bullicio, se hablan todas las lenguas, todo el 
mundo entendía. Pero es una variedad de la cual no se acaba de enten-
der qué significa. Y después de esto, la gran obra del Espíritu Santo: no 
la unidad, no; la armonía. Él nos une en armonía, la armonía de todas 
las diferencias. Si no hay armonía, no hay Espíritu: es Él quien la hace.

A continuación, el tercer texto que nos puede ayudar: el Espíritu 
Santo es el compositor armónico de la historia de la salvación. 
Armonía —atención con esto— no significa «síntesis», sino «vínculo 
de comunión entre partes disímiles». Si en este Sínodo acabamos 
con una declaración que es todo lo mismo, todo igual, sin matices, 
el Espíritu no está, se quedó fuera. Él obra esa armonía que no es 
síntesis, sino vínculo de comunión entre partes disímiles.

La Iglesia, una única armonía de voces, a muchas voces, realizada 
por el Espíritu Santo: es así como debemos concebir la Iglesia. Cada 
comunidad cristiana, cada persona tiene su propia peculiaridad, 
pero estas particularidades deben incluirse en la sinfonía de la Igle-
sia, y la sinfonía adecuada la realiza el Espíritu: nosotros no pode-
mos realizarla. No somos un parlamento, no somos las Naciones 
Unidas; no, es otra cosa.

El Espíritu Santo es el origen de la armonía entre las Iglesias. Es 
interesante lo que dice Basilio a sus hermanos obispos: «Así como 
nosotros estimamos como bien nuestro vuestra mutua concordia 
y unidad, así también los invitamos a participar de nuestros sufri-
mientos causados por las divisiones, y a no apartarnos de uste-
des por el hecho de estar lejos debido a la posición de los lugares, 
sino más bien a recibirnos mutuamente en la armonía de un único 
cuerpo porque estamos unidos en comunión según el Espíritu».



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o418

El Espíritu Santo nos lleva de la mano y nos consuela. La presencia 
del Espíritu es así —permítanme la palabra— como maternal, como 
una mamá nos conduce, nos da este consuelo. Es el Consolador, uno 
de los nombres del Espíritu: el Consolador. La acción consoladora del 
Espíritu Santo representada por el posadero a quien se le confía el 
hombre que había caído en poder de los ladrones (cf. Lc 10, 34-35). 
Basilio interpreta esa parábola del Buen Samaritano y en el posa-
dero ve al Espíritu Santo que permite que la buena voluntad de un 
hombre y el pecado de otro sigan un camino armonioso.

Además, el que custodia la Iglesia es el Espíritu Santo. Al mismo 
tiempo, el Espíritu Santo tiene un ejercicio paraclético multiforme. 
Debemos aprender a escuchar las voces del Espíritu: todas son dife-
rentes. Aprender a discernir.

Precisamente, el Espíritu es el que hace la Iglesia. Es Él quien hace 
la Iglesia. Hay un vínculo muy importante entre la Palabra y el Espí-
ritu. Podemos pensar en esto: el Verbo y el Espíritu. La Escritura, la 
Liturgia, la tradición antigua nos hablan de la «tristeza» del Espí-
ritu Santo, y una de las cosas que más entristecen al Espíritu Santo 
son las palabras vacías. Palabras vacías, las palabras mundanas, y 
—bajando un poco a cierta costumbre humana, pero no buena—, la 
murmuración. La murmuración es el anti-Espíritu Santo, va contra 
Él. Es una enfermedad muy común entre nosotros. Y las palabras 
vacías entristecen al Espíritu Santo. «No entristezcan al Espíritu 
Santo de Dios con el que fueron marcados» (cf. Ef 4, 30). Qué gran 
mal es entristecer al Espíritu Santo de Dios, ¿hace falta decirlo? Mur-
muración, difamación: esto entristece al Espíritu Santo. Es la enfer-
medad más común en la Iglesia, la murmuración. Y si no dejamos 
que Él nos cure de esta enfermedad, un camino sinodal difícilmente 
será bueno. Al menos aquí dentro: si no estás de acuerdo con lo que 
dice aquel obispo o aquella religiosa o ese laico, díselo en la cara. 
Para esto es un sínodo. Para decir la verdad, no la murmuración por 
debajo de la mesa. 

El Espíritu Santo nos confirma en la fe, es Él quien lo hace conti-
nuamente.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 419

Estos textos de Basilio, léanlos, están en vuestra lengua, porque creo 
que nos ayudarán a hacerle lugar al Espíritu en nuestros corazones. 
Repito: esto no es un parlamento, esto no es una reunión para la 
pastoral de la Iglesia. Esto es un syn-odos, caminar juntos es el pro-
grama. Hemos hecho muchas cosas, como ha dicho Su Eminencia: 
las consultas, todo esto, con el pueblo de Dios. Pero quien conduce 
esto, quien guía es el Espíritu Santo. Si Él no está, esto no dará un 
buen resultado.

Insisto en esto: por favor, no entristezcan al Espíritu. Y en nuestra 
teología hay que hacerle lugar al Espíritu Santo. Y también en este 
Sínodo, discernir las voces del Espíritu de las que no son del Espíritu, 
que son mundanas. En mi opinión, la enfermedad más fea que vemos 
hoy en la Iglesia —siempre, pero también hoy— es lo que va contra 
el Espíritu, es decir, la mundanidad espiritual. Un espíritu, pero no 
santo: de mundanidad. Cuidado con esto: no sustituyamos al Espí-
ritu Santo con cosas mundanas —incluso buenas—, como el sentido 
común: esto ayuda, pero el Espíritu va más allá. Debemos aprender 
a vivir en nuestra Iglesia con el Espíritu Santo. Por favor, reflexionen 
sobre estos textos de san Basilio, que nos ayudarán mucho.

Luego, quiero decir que en este Sínodo —también para hacerle lugar 
al Espíritu Santo— está la prioridad de la escucha, está esta priori-
dad. Y tenemos que dar un mensaje a los operadores de prensa, a los 
periodistas, que hacen un trabajo muy hermoso, muy bueno. Tene-
mos que dar precisamente una comunicación que sea reflejo de esta 
vida en el Espíritu Santo. Hace falta una ascesis —perdón por hablar 
así a los periodistas—, un cierto ayuno de la palabra pública para 
custodiar esto. Y lo que se publique, que sea en este clima. Algunos 
dirán —lo están diciendo— que los obispos tienen miedo y por eso 
no quieren que los periodistas hablen. No, el trabajo de los periodis-
tas es muy importante. Pero debemos ayudarles a que digan esto, 
este andar en el Espíritu. Y más que la prioridad de hablar, está la 
prioridad de escuchar. Y pido a los periodistas que, por favor, hagan 
comprender esto a la gente, que sepa que la prioridad es escuchar. 
Cuando se tuvo el Sínodo sobre la familia, la opinión pública, hecha 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o420

por nuestra mundanidad, decía que este era para dar la comunión 
a los divorciados; y así entramos en el Sínodo. Cuando se tuvo el 
Sínodo para la Amazonia, había una opinión pública, una presión, 
que era para dar vía libre a los viri probati; y entramos con esta pre-
sión. Ahora circulan algunas hipótesis sobre este Sínodo: «¿qué irán 
a hacer?», «quizá el sacerdocio para las mujeres»; no sé, estas cosas 
que se dicen fuera. Y dicen muchas veces que los obispos tienen 
miedo de comunicar lo que está pasando. Por eso les pido a ustedes, 
comunicadores, que cumplan bien su función, adecuadamente, para 
que la Iglesia y la gente de buena voluntad —los otros dirán lo que 
quieran— entiendan que también en la Iglesia existe la prioridad de 
la escucha. Transmitir esto es muy importante.

Gracias por ayudarnos a todos en esta «pausa» de la Iglesia. La Igle-
sia ha hecho una pausa, como la hicieron los Apóstoles después del 
Viernes Santo, aquel Sábado Santo, encerrados, pero ellos por miedo; 
nosotros, no. Pero está en pausa. Es una pausa de toda la Iglesia, a 
la escucha. Este es el mensaje más importante. Gracias por vuestro 
trabajo, gracias por todo lo que hacen. Y les encargo, si pueden, lean 
estas cosas de san Basilio, ayudan mucho. Gracias.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 421

Exhortación apostólica C’est la confiance 
sobre la confianza en el Amor 
Misericordioso de Dios
Con motivo del 150º Aniversario del nacimiento 
de santa Teresa del Niño Jesús y de la Santa Faz

1. «C’est la confiance et rien que la confiance qui doit nous conduire à 
l’Amour»: «La confianza, y nada más que la confianza, puede condu-
cirnos al Amor». [1]

2. Estas palabras tan contundentes de santa Teresa del Niño Jesús 
y de la Santa Faz lo dicen todo, resumen la genialidad de su espiri-
tualidad y bastarían para justificar que se la haya declarado doc-
tora de la Iglesia. Sólo la confianza, «nada más», no hay otro camino 
por donde podamos ser conducidos al Amor que todo lo da. Con la 
confianza, el manantial de la gracia desborda en nuestras vidas, el 
Evangelio se hace carne en nosotros y nos convierte en canales de 
misericordia para los hermanos.

3. Es la confianza la que nos sostiene cada día y la que nos man-
tendrá de pie ante la mirada del Señor cuando nos llame junto a Él: 
«En la tarde de esta vida, compareceré delante de ti con las manos 
vacías, pues no te pido, Señor, que lleves cuenta de mis obras. Todas 
nuestras justicias tienen manchas a tus ojos. Por eso, yo quiero 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o422

revestirme de tu propia Justicia y recibir de tu Amor la posesión 
eterna de Ti mismo». [2]

4. Teresita es una de las santas más conocidas y queridas en todo el 
mundo. Como sucede con san Francisco de Asís, es amada incluso 
por no cristianos y no creyentes. También ha sido reconocida por 
la UNESCO entre las figuras más significativas para la humanidad 
contemporánea. [3] Nos hará bien profundizar su mensaje al con-
memorar el 150.º aniversario de su nacimiento, que tuvo lugar en 
Alençon el 2 de enero de 1873, y el centenario de su beatificación. [4] 
Pero no he querido hacer pública esta Exhortación en alguna de esas 
fechas, o el día de su memoria, para que este mensaje vaya más allá 
de esa celebración y sea asumido como parte del tesoro espiritual de 
la Iglesia. La fecha de esta publicación, memoria de santa Teresa de 
Ávila, quiere presentar a santa Teresa del Niño Jesús y de la Santa 
Faz como fruto maduro de la reforma del Carmelo y de la espiritua-
lidad de la gran santa española.

5. Su vida terrena fue breve, apenas veinticuatro años, y sencilla 
como una más, transcurrida primero en su familia y luego en el 
Carmelo de Lisieux. La extraordinaria carga de luz y de amor que 
irradiaba su persona se manifestó inmediatamente después de su 
muerte con la publicación de sus escritos y con las innumerables 
gracias obtenidas por los fieles que la invocaban.

6. La Iglesia reconoció rápidamente el valor extraordinario de su 
figura y la originalidad de su espiritualidad evangélica. Teresita 
conoció al Papa León XIII con motivo de la peregrinación a Roma 
en 1887 y le pidió permiso para entrar en el Carmelo a la edad de 
quince años. Poco después de su muerte, san Pío X percibió su 
enorme estatura espiritual, tanto que afirmó que se convertiría en 
la santa más grande de los tiempos modernos. Declarada venerable 
en 1921 por Benedicto XV, que elogió sus virtudes centrándolas en 
el «caminito» de la infancia espiritual, [5] fue beatificada hace cien 
años y luego canonizada el 17 de mayo de 1925 por Pío XI, quien 
agradeció al Señor por permitirle que Teresa del Niño Jesús y de 
la Santa Faz fuera «la primera beata que elevó a los honores de los 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 423

altares y la primera santa canonizada por él». [6] El mismo Papa la 
declaró patrona de las Misiones en 1927. [7]Fue proclamada una de 
las patronas de Francia en 1944 por el venerable Pío XII, [8] que en 
varias ocasiones profundizó el tema de la infancia espiritual. [9] A 
san Pablo VI le gustaba recordar su bautismo, recibido el 30 de sep-
tiembre de 1897, día de la muerte de santa Teresita, y en el centena-
rio de su nacimiento dirigió al obispo de Bayeux y Lisieux un escrito 
sobre su doctrina. [10] Durante su primer viaje apostólico a Francia, 
en junio de 1980, san Juan Pablo II fue a la basílica dedicada a ella y 
en 1997 la declaró doctora de la Iglesia, [11] considerándola además 
«como experta en la scientia amoris». [12] Benedicto XVI retomó el 
tema de su «ciencia del amor», proponiéndola como «guía para todos, 
sobre todo para quienes, en el pueblo de Dios, desempeñan el minis-
terio de teólogos». [13] Finalmente, tuve la alegría de canonizar a 
sus padres Luis y Celia en el año 2015, durante el Sínodo sobre la 
familia, y recientemente le dediqué una catequesis en el ciclo sobre 
el celo apostólico. [14]

1. Jesús para los demás

7. En el nombre que ella eligió como religiosa se destaca Jesús: el 
«Niño» que manifiesta el misterio de la Encarnación y la «Santa 
Faz», es decir, el rostro de Cristo que se entrega hasta el fin en la 
Cruz. Ella es «santa Teresa del Niño Jesús y de la Santa Faz».

8. El Nombre de Jesús es continuamente «respirado» por Teresa 
como acto de amor, hasta el último aliento. También había grabado 
estas palabras en su celda: «Jesús es mi único amor». Fue su inter-
pretación de la afirmación culminante del Nuevo Testamento: «Dios 
es amor» (1 Jn 4, 8.16).

Alma misionera

9. Como sucede en todo encuentro auténtico con Cristo, esta expe-
riencia de fe la convocaba a la misión. Teresita pudo definir su misión 
con estas palabras: «En el cielo desearé lo mismo que deseo ahora 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o424

en la tierra: amar a Jesús y hacerle amar». [15] Escribió que había 
entrado al Carmelo «para salvar almas». [16] Es decir, no entendía su 
consagración a Dios sin la búsqueda del bien de los hermanos. Ella 
compartía el amor misericordioso del Padre por el hijo pecador y el 
del Buen Pastor por las ovejas perdidas, lejanas, heridas. Por eso es 
patrona de las misiones, maestra de evangelización.

10. Las últimas páginas de Historia de un alma [17] son un testa-
mento misionero, expresan su modo de entender la evangelización 
por atracción, [18] no por presión o proselitismo. Vale la pena leer 
cómo lo sintetiza ella misma: «“Atráeme, y correremos tras el olor de 
tus perfumes”. ¡Oh, Jesús!, ni siquiera es, pues, necesario decir: 
Al atraerme a mí, atrae también a las almas que amo. Esta simple 
palabra, “Atráeme”, basta. Lo entiendo, Señor. Cuando un alma se ha 
dejado fascinar por el perfume embriagador de tus perfumes, ya no 
puede correr sola, todas las almas que ama se ven arrastradas tras 
de ella. Y eso se hace sin tensiones, sin esfuerzos, como una con-
secuencia natural de su propia atracción hacia ti. Como un torrente 
que se lanza impetuosamente hacia el océano arrastrando tras de 
sí todo lo que encuentra a su paso, así, Jesús mío, el alma que se 
hunde en el océano sin riberas de tu amor atrae tras de sí todos los 
tesoros que posee… Señor, tú sabes que yo no tengo más tesoros que 
las almas que tú has querido unir a la mía». [19]

11. Aquí ella cita las palabras que la novia dirige al novio en el Can-
tar de los Cantares (1,3-4), según la interpretación profundizada por 
los dos doctores del Carmelo, santa Teresa de Jesús y san Juan de 
la Cruz. El Esposo es Jesús, el Hijo de Dios que se unió a nuestra 
humanidad en la Encarnación y la redimió en la Cruz. Allí, desde su 
costado abierto, dio a luz a la Iglesia, su amada Esposa, por la que 
entregó su vida (cf. Ef 5, 25). Lo que llama la atención es cómo Tere-
sita, consciente de que está cerca de la muerte, no vive este misterio 
encerrada en sí misma, sólo en un sentido consolador, sino con un 
ferviente espíritu apostólico.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 425

La gracia que nos libera de la autorreferencialidad

12. Algo semejante ocurre cuando se refiere a la acción del Espíritu 
Santo, que adquiere de inmediato un sentido misionero: «Esa es mi 
oración. Yo pido a Jesús que me atraiga a las llamas de su amor, que 
me una tan íntimamente a Él que sea Él quien viva y quien actúe 
en mí. Siento que cuanto más abrase mi corazón el fuego del amor, 
con mayor fuerza diré: “Atráeme”; y que cuanto más se acerquen 
las almas a mí (pobre trocito de hierro, si me alejase de la hoguera 
divina), más ligeras correrán tras los perfumes de su Amado. Porque 
un alma abrasada de amor no puede estarse inactiva». [20]

13. En el corazón de Teresita, la gracia del bautismo se convierte 
en un torrente impetuoso que desemboca en el océano del amor de 
Cristo, arrastrando consigo una multitud de hermanas y hermanos, 
lo que ocurrió especialmente después de su muerte. Fue su prome-
tida «lluvia de rosas». [21]

2. El caminito de la confianza y del amor

14. Uno de los descubrimientos más importantes de Teresita, para 
el bien de todo el Pueblo de Dios, es su «caminito», el camino de la 
confianza y del amor, también conocido como el camino de la infancia 
espiritual. Todos pueden seguirlo, en cualquier estado de vida, en 
cada momento de la existencia. Es el camino que el Padre celestial 
revela a los pequeños (cf. Mt 11, 25).

15. Teresita relató el descubrimiento del caminito en la Historia de 
un alma: [22] «A pesar de mi pequeñez, puedo aspirar a la santidad. 
Agrandarme es imposible; tendré que soportarme tal cual soy, con 
todas mis imperfecciones. Pero quiero buscar la forma de ir al cielo 
por un caminito muy recto y muy corto, por un caminito totalmente 
nuevo». [23]

16. Para describirlo, usa la imagen del ascensor: «¡El ascensor que 
ha de elevarme hasta el cielo son tus brazos, Jesús! Y para eso, no 
necesito crecer; al contrario, tengo que seguir siendo pequeña, tengo 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o426

que empequeñecerme más y más». [24] Pequeña, incapaz de confiar 
en sí misma, aunque firmemente segura en la potencia amorosa de 
los brazos del Señor.

17. Es el «dulce camino del amor» [25] abierto por Jesús a los peque-
ños y a los pobres, a todos. Es el camino de la verdadera alegría. 
Frente a una idea pelagiana de santidad, [26] individualista y eli-
tista, más ascética que mística, que pone el énfasis principal en el 
esfuerzo humano, Teresita subraya siempre la primacía de la acción 
de Dios, de su gracia. Así llega a decir: «Sigo teniendo la misma con-
fianza audaz de llegar a ser una gran santa, pues no me apoyo en 
mis méritos —que no tengo ninguno—, sino en Aquel que es la Vir-
tud y la Santidad mismas. Sólo Él, conformándose con mis débiles 
esfuerzos, me elevará hasta Él y, cubriéndome con sus méritos infi-
nitos, me hará santa». [27]

Más allá de todo mérito

18. Este modo de pensar no contrasta con la tradicional enseñanza 
católica sobre el crecimiento de la gracia; es decir que, justifica-
dos gratuitamente por la gracia santificante, somos transformados 
y capacitados para cooperar con nuestras buenas acciones en un 
camino de crecimiento en la santidad. De este modo somos elevados 
de tal manera que podemos tener reales méritos para el desarrollo 
de la gracia recibida.

19. Teresita, sin embargo, prefiere destacar el primado de la acción 
divina e invitar a la confianza plena mirando el amor de Cristo que 
se nos ha dado hasta el fin. En el fondo, su enseñanza es que, dado 
que no podemos tener certeza alguna mirándonos a nosotros mis-
mos, [28] tampoco podemos tener certeza de poseer méritos propios. 
Entonces no es posible confiar en estos esfuerzos o cumplimientos. 
El Catecismo ha querido citar las palabras de santa Teresita cuando 
dice al Señor: «Compareceré delante de ti con las manos vacías», 
[29] para expresar que «los santos han tenido siempre una concien-
cia viva de que sus méritos eran pura gracia». [30] Esta convicción 
despierta una gozosa y tierna gratitud.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 427

20. Por consiguiente, la actitud más adecuada es depositar la con-
fianza del corazón fuera de nosotros mismos: en la infinita miseri-
cordia de un Dios que ama sin límites y que lo ha dado todo en la 
Cruz de Jesucristo. [31] Por esta razón Teresita nunca usa la expre-
sión, frecuente en su tiempo, «me haré santa».

21. Sin embargo, su confianza sin límites alienta a quienes se sien-
ten frágiles, limitados, pecadores, a dejarse llevar y transformar 
para llegar alto: «Si todas las almas débiles e imperfectas sintieran lo 
que siente la más pequeña de todas las almas, el alma de tu Teresita, 
ni una sola perdería la esperanza de llegar a la cima de la montaña 
del amor, pues Jesús no pide grandes hazañas, sino únicamente 
abandono y gratitud». [32]

22. Esta misma insistencia de Teresita en la iniciativa divina hace 
que, cuando habla de la Eucaristía, no ponga en primer lugar su 
deseo de recibir a Jesús en la sagrada comunión, sino el deseo de 
Jesús que quiere unirse a nosotros y habitar en nuestros corazones. 
[33] En la Ofrenda al amor misericordioso, sufriendo por no poder reci-
bir la comunión todos los días, dice a Jesús: «Quédate en mí como en 
el sagrario». [34] El centro y el objeto de su mirada no es ella misma 
con sus necesidades, sino Cristo que ama, que busca, que desea, que 
habita en el alma.

El abandono cotidiano

23. La confianza que Teresita promueve no debe entenderse sólo en 
referencia a la propia santificación y salvación. Tiene un sentido inte-
gral, que abraza la totalidad de la existencia concreta y se aplica a 
nuestra vida entera, donde muchas veces nos abruman los temores, el 
deseo de seguridades humanas, la necesidad de tener todo bajo nues-
tro control. Aquí es donde aparece la invitación al santo «abandono».

24. La confianza plena, que se vuelve abandono en el Amor, nos libera 
de los cálculos obsesivos, de la constante preocupación por el futuro, 
de los temores que quitan la paz. En sus últimos días Teresita insis-
tía en esto: «Los que corremos por el camino del amor creo que no 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o428

debemos pensar en lo que pueda ocurrirnos de doloroso en el futuro, 
porque eso es faltar a la confianza». [35] Si estamos en las manos de 
un Padre que nos ama sin límites, eso será verdad pase lo que pase, 
saldremos adelante más allá de lo que ocurra y, de un modo u otro, 
se cumplirá en nuestras vidas su proyecto de amor y plenitud.

Un fuego en medio de la noche

25. Teresita vivía la fe más fuerte y segura en la oscuridad de la noche 
e incluso en la oscuridad del Calvario. Su testimonio alcanzó el punto 
culminante en el último período de su vida, en la gran «prueba con-
tra la fe», [36] que comenzó en la Pascua de 1896. En su relato, [37] 
ella pone esta prueba en relación directa con la dolorosa realidad 
del ateísmo de su tiempo. Vivió de hecho a finales del siglo XIX, que 
fue la “edad de oro” del ateísmo moderno, como sistema filosófico e 
ideológico. Cuando escribió que Jesús había permitido que su alma 
«se viese invadida por las más densas tinieblas», [38] estaba indi-
cando la oscuridad del ateísmo y el rechazo de la fe cristiana. En 
unión con Jesús, que recibió en sí toda la oscuridad del pecado del 
mundo cuando aceptó beber el cáliz de la Pasión, Teresita percibe en 
esa noche tenebrosa la desesperación, el vacío de la nada. [39]

26. Pero la oscuridad no puede extinguir la luz: ella ha sido conquis-
tada por Aquel que ha venido al mundo como luz (cf. Jn 12, 46). [40] 
El relato de Teresita manifiesta el carácter heroico de su fe, su vic-
toria en el combate espiritual, frente a las tentaciones más fuertes. 
Se siente hermana de los ateos y sentada, como Jesús, a la mesa con 
los pecadores (cf. Mt 9, 10-13). Intercede por ellos, mientras renueva 
continuamente su acto de fe, siempre en comunión amorosa con el 
Señor: «Corro hacia mi Jesús y le digo que estoy dispuesta a derramar 
hasta la última gota de mi sangre por confesar que existe un cielo; le 
digo que me alegro de no gozar de ese hermoso cielo aquí en la tierra 
para que Él lo abra a los pobres incrédulos por toda la eternidad». [41]

27. Junto con la fe, Teresa vive intensamente una confianza ilimitada 
en la infinita misericordia de Dios: «la confianza puede conducir-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 429

nos al Amor». [42] Vive, aun en la oscuridad, la confianza total del 
niño que se abandona sin miedo en los brazos de su padre y de su 
madre. Para Teresita, de hecho, Dios brilla ante todo a través de su 
misericordia, clave de comprensión de cualquier otra cosa que se 
diga de Él: «A mí me ha dado su misericordia infinita, ¡y a través de ella 
contemplo y adoro las demás perfecciones divinas…! Entonces todas 
se me presentan radiantes de amor; incluso la justicia (y quizás ésta 
más aún que todas las demás) me parece revestida de amor». [43] 
Este es uno de los descubrimientos más importantes de Teresita, 
una de las mayores contribuciones que ha ofrecido a todo el Pueblo 
de Dios. De modo extraordinario penetró en las profundidades de la 
misericordia divina y de allí sacó la luz de su esperanza ilimitada.

Una firmísima esperanza

28. Antes de su entrada en el Carmelo, Teresita había experimen-
tado una singular cercanía espiritual con una de las personas más 
desventuradas, el criminal Henri Pranzini, condenado a muerte por 
triple asesinato y no arrepentido. [44] Al ofrecer la Misa por él y rezar 
con total confianza por su salvación, sin dudar lo pone en contacto 
con la Sangre de Jesús y dice a Dios que está segurísima de que en 
el último momento Él lo perdonaría y que ella lo creería «aunque no 
se confesase ni diese muestra alguna de arrepentimiento». Da la razón 
de su certeza: «Tanta confianza tenía en la misericordia infinita de 
Jesús». [45] Cuánta emoción, luego, al descubrir que Pranzini, subido 
al cadalso, «de repente, tocado por una súbita inspiración, se volvió, 
cogió el crucifijo que le presentaba el sacerdote ¡y besó por tres veces sus 
llagas sagradas…!». [46] Esta experiencia tan intensa de esperar contra 
toda esperanza fue fundamental para ella: «A partir de esta gracia 
sin igual, mi deseo de salvar almas fue creciendo de día en día». [47]

29. Teresita es consciente del drama del pecado, aunque siempre la 
vemos inmersa en el misterio de Cristo, con la certeza de que «donde 
abundó el pecado, sobreabundó la gracia» (Rm 5, 20). El pecado del 
mundo es inmenso, pero no es infinito. En cambio, el amor mise-
ricordioso del Redentor, este sí es infinito. Teresita es testigo de la 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o430

victoria definitiva de Jesús sobre todas las fuerzas del mal a través 
de su pasión, muerte y resurrección. Movida por la confianza, se 
atreve a plantear: «Jesús, haz que yo salve muchas almas, que hoy 
no se condene ni una sola […]. Jesús, perdóname si digo cosas que 
no debiera decir, sólo quiero alegrarte y consolarte». [48] Esto nos 
permite pasar a otro aspecto de ese aire fresco que es el mensaje de 
santa Teresa del Niño Jesús y de la Santa Faz.

3. Seré el amor

30. «Más grande» que la fe y la esperanza, la caridad nunca pasará 
(cf. 1 Co 13,8-13). Es el mayor regalo del Espíritu Santo y es «madre 
y raíz de todas las virtudes». [49]

La caridad como trato personal de amor

31. La Historia de un alma es un testimonio de caridad, donde Tere-
sita nos ofrece un comentario sobre el mandamiento nuevo de Jesús: 
«Ámense los unos a los otros, como yo los he amado» (Jn 15, 12). [50] 
Jesús tiene sed de esta respuesta a su amor. De hecho, «no vacila en 
mendigar un poco de agua a la Samaritana. Tenía sed… Pero al decir: 
“Dame de beber”, lo que estaba pidiendo el Creador del universo era 
el amor de su pobre criatura. Tenía sed de amor». [51] Teresita quiere 
corresponder al amor de Jesús, devolverle amor por amor. [52]

32. El simbolismo del amor esponsal expresa la reciprocidad del don 
de sí entre el novio y la novia. Así, inspirada por el Cantar de los Can-
tares (2, 16), escribe: «Yo pienso que el corazón de mi Esposo es sólo 
para mí, como el mío es sólo para él, y por eso le hablo en la soledad 
de este delicioso corazón a corazón, a la espera de llegar a contem-
plarlo un día cara a cara». [53] Aunque el Señor nos ama juntos como 
Pueblo, al mismo tiempo la caridad obra de un modo personalísimo, 
«de corazón a corazón».

33. Teresita tiene la viva certeza de que Jesús la amó y conoció per-
sonalmente en su Pasión: «Me amó y se entregó por mí» (Ga 2, 20). 
Contemplando a Jesús en su agonía, ella le dice: «Me has visto». [54] 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 431

Del mismo modo le dice al Niño Jesús en los brazos de su Madre: 
«Con tu pequeña mano, que halagaba a María, sustentabas el mundo 
y la vida le dabas. Y pensabas en mí». [55] Así, también al comienzo 
de la Historia de un alma, ella contempla el amor de Jesús por todos 
y cada uno como si fuera único en el mundo. [56]

34. El acto de amor «Jesús, te amo», continuamente vivido por Tere-
sita como la respiración, es su clave de lectura del Evangelio. Con 
ese amor se sumerge en todos los misterios de la vida de Cristo, 
de los cuales se hace contemporánea, habitando el Evangelio con 
María y José, María Magdalena y los Apóstoles. Junto a ellos pene-
tra en las profundidades del amor del Corazón de Jesús. Veamos un 
ejemplo: «Cuando veo a Magdalena adelantarse, en presencia de los 
numerosos invitados, y regar con sus lágrimas los pies de su Maes-
tro adorado, a quien toca por primera vez, siento que su corazón ha 
comprendido los abismos de amor y de misericordia del corazón de 
Jesús y que, por más pecadora que sea, ese corazón de amor está 
dispuesto, no sólo a perdonarla, sino incluso a prodigarle los favores 
de su intimidad divina y a elevarla hasta las cumbres más altas de 
la contemplación». [57]

El amor más grande en la mayor sencillez

35. Al final de la Historia de un alma, Teresita nos regaló su Ofrenda 
como víctima de holocausto al amor misericordioso de Dios. [58] Cuando 
ella se entregó en plenitud a la acción del Espíritu recibió, sin estri-
dencias ni signos vistosos, la sobreabundancia del agua viva: «los ríos, 
o, mejor los océanos de gracias que han venido a inundar mi alma». 
[59] Es la vida mística que, aun privada de fenómenos extraordinarios, 
se propone a todos los fieles como experiencia diaria de amor.

36. Teresita vive la caridad en la pequeñez, en las cosas más simples 
de la existencia cotidiana, y lo hace en compañía de la Virgen María, 
aprendiendo de ella que «amar es darlo todo, darse incluso a sí mismo». 
[60] De hecho, mientras que los predicadores de su tiempo hablaban 
a menudo de la grandeza de María de manera triunfalista, como ale-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o432

jada de nosotros, Teresita muestra, a partir del Evangelio, que María 
es la más grande del Reino de los Cielos porque es la más pequeña 
(cf. Mt 18,4), la más cercana a Jesús en su humillación. Ella ve que, 
si los relatos apócrifos están llenos de episodios llamativos y mara-
villosos, los Evangelios nos muestran una vida humilde y pobre, que 
transcurre en la simplicidad de la fe. Jesús mismo quiere que María 
sea el ejemplo del alma que lo busca con una fe despojada. [61] María 
fue la primera en vivir el «caminito» en pura fe y humildad; así que 
Teresita no duda en escribir:

«Yo sé que en Nazaret, Madre llena de gracia,
viviste pobremente sin ambición de más.
¡Ni éxtasis, ni raptos, ni sonoros milagros
tu vida embellecieron, Reina del Santoral…!
Muchos son en la tierra los pequeños y humildes:
sus ojos hacia ti pueden sin miedo alzar.
Madre, te place andar por la vía común,
para guiar las almas al feliz Más Allá». [62]

37. Teresita también nos ha ofrecido relatos que dan cuenta de algu-
nos momentos de gracia vividos en medio de la sencillez diaria, 
como su repentina inspiración cuando acompañaba a una her-
mana enferma con carácter difícil. Pero siempre se trata de expe-
riencias de una caridad más intensa vivida en las situaciones más 
ordinarias: «Una tarde de invierno estaba yo, como de costumbre, 
cumpliendo con mi tarea. Hacía frío y era de noche… De pronto, oí 
a lo lejos el sonido armonioso de un instrumento musical. Enton-
ces me imaginé un salón muy iluminado, todo resplandeciente de 
ricos dorados; unas jóvenes elegantemente vestidas se hacían unas 
a otras toda suerte de cumplidos y de cortesías mundanas. Luego 
mi mirada se posó sobre la pobre enferma a la que estaba soste-
niendo: en vez de una melodía, escuchaba de tanto en tanto sus 
gemidos lastimeros; en vez de ricos dorados, veía los ladrillos de 
nuestro austero claustro apenas alumbrado por una lucecita. No 
puedo expresar lo que pasó en mi alma. Lo que sí sé es que el Señor 
la iluminó con los rayos de la verdad, que excedían de tal forma el 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 433

brillo tenebroso de las fiestas de la tierra, que no podía creer en mi 
felicidad… No, no cambiaría los diez minutos que me llevó realizar 
mi humilde servicio de caridad por gozar mil años de fiestas mun-
danas». [63]

En el corazón de la Iglesia

38. Teresita heredó de santa Teresa de Ávila un gran amor a la Igle-
sia y pudo llegar a lo hondo de este misterio. Lo vemos en su descu-
brimiento del «corazón de la Iglesia». En una larga oración a Jesús, 
[64] escrita el 8 de septiembre de 1896, sexto aniversario de su pro-
fesión religiosa, la santa confió al Señor que se sentía animada por 
un inmenso deseo, por una pasión por el Evangelio que ninguna 
vocación por sí sola podía satisfacer. Y así, en busca de su «lugar» 
en la Iglesia, había releído los capítulos 12 y 13 de la Primera Carta 
de san Pablo a los corintios.

39. En el capítulo 12, el Apóstol utiliza la metáfora del cuerpo y sus 
miembros para explicar que la Iglesia incluye una gran variedad de 
carismas ordenados según un orden jerárquico. Pero esta descrip-
ción no es suficiente para Teresita. Ella continuó su investigación, 
leyó el «himno a la caridad» del capítulo 13, allí encontró la gran 
respuesta y escribió esta página memorable: «Al mirar el cuerpo 
místico de la Iglesia, yo no me había reconocido en ninguno de los 
miembros descritos por san Pablo; o, mejor dicho, quería recono-
cerme en todos ellos… La caridad me dio la clave de mi vocación. 
Comprendí que si la Iglesia tenía un cuerpo, compuesto de diferen-
tes miembros, no podía faltarle el más necesario, el más noble de 
todos ellos. Comprendí que la Iglesia tenía un corazón, y que ese 
corazón estaba ardiendo de amor. Comprendí que sólo el amor podía 
hacer actuar a los miembros de la Iglesia; que si el amor llegaba a 
apagarse, los apóstoles ya no anunciarían el Evangelio y los mártires 
se negarían a derramar su sangre… Comprendí que el amor ence-
rraba en sí todas las vocaciones, que el amor lo era todo, que el amor 
abarcaba todos los tiempos y lugares… En una palabra, ¡que el amor 
es eterno…! Entonces, al borde de mi alegría delirante, exclamé: 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o434

¡Jesús, amor mío…, al fin he encontrado mi vocación! ¡Mi vocación 
es el amor…! Sí, he encontrado mi puesto en la Iglesia, y ese puesto, 
Dios mío, eres tú quien me lo ha dado… En el corazón de la Iglesia, 
mi Madre, yo seré el amor… Así lo seré todo… ¡¡¡Así mi sueño se verá 
hecho realidad…!!!». [65]

40. No es el corazón de una Iglesia triunfalista, es el corazón de una 
Iglesia amante, humilde y misericordiosa. Teresita nunca se pone 
por encima de los demás, sino en el último lugar con el Hijo de Dios, 
que por nosotros se convirtió en siervo y se humilló, haciéndose 
obediente hasta la muerte en una cruz (cf. Flp 2, 7-8).

41. Tal descubrimiento del corazón de la Iglesia es también una 
gran luz para nosotros hoy, para no escandalizarnos por los límites 
y debilidades de la institución eclesiástica, marcada por oscuridades 
y pecados, y entrar en su corazón ardiente de amor, que se encendió 
en Pentecostés gracias al don del Espíritu Santo. Es ese corazón cuyo 
fuego se aviva más aún con cada uno de nuestros actos de caridad. 
«Yo seré el amor», esta es la opción radical de Teresita, su síntesis 
definitiva, su identidad espiritual más personal.

Lluvia de rosas

42. Después de muchos siglos en que tantos santos expresaron con 
mucho fervor y belleza sus deseos de «ir al cielo», santa Teresita 
reconoció, con gran sinceridad: «Yo sufría por aquel entonces gran-
des pruebas interiores de todo tipo (hasta llegar a preguntarme a 
veces si existía un cielo)». [66] En otro momento dijo: «Cuando canto 
la felicidad del cielo y la eterna posesión de Dios, no experimento 
la menor alegría, pues canto simplemente lo que quiero creer». [67] 
¿Qué ha sucedido? Que ella estaba escuchando la llamada de Dios 
a poner fuego en el corazón de la Iglesia más que a soñar con su 
propia felicidad.

43. La transformación que se produjo en ella le permitió pasar de un 
fervoroso deseo del cielo a un constante y ardiente deseo del bien de 
todos, culminando en el sueño de continuar en el cielo su misión de 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 435

amar a Jesús y hacerlo amar. En este sentido, en una de sus últimas 
cartas escribió: «Tengo la confianza de que no voy a estar inactiva en 
el cielo. Mi deseo es seguir trabajando por la Iglesia y por las almas». 
[68] Y en esos mismos días dijo, de modo más directo: «Pasaré mi 
cielo en la tierra hasta el fin del mundo. Sí, yo quiero pasar mi cielo 
haciendo el bien en la tierra». [69]

44. Así Teresita expresaba su respuesta más convencida al don 
único que el Señor le estaba regalando, a esa luz sorprendente que 
Dios estaba derramando en ella. De este modo llegaba a la última 
síntesis personal del Evangelio, que partía de la confianza plena 
hasta culminar en el don total por los demás. Ella no dudaba de la 
fecundidad de esa entrega: «Pienso en todo el bien que podré hacer 
después de la muerte». [70] «Dios no me daría este deseo de hacer el 
bien en la tierra después de mi muerte, si no quisiera hacerlo reali-
dad». [71] «Será como una lluvia de rosas». [72]

45. Se cierra el círculo. «C’est la confiance». Es la confianza la que nos 
lleva al Amor y así nos libera del temor, es la confianza la que nos 
ayuda a quitar la mirada de nosotros mismos, es la confianza la que 
nos permite poner en las manos de Dios lo que sólo Él puede hacer. 
Esto nos deja un inmenso caudal de amor y de energías disponi-
bles para buscar el bien de los hermanos. Y así, en medio del sufri-
miento de sus últimos días, Teresita podía decir: «Sólo cuento ya con 
el amor». [73] Al final sólo cuenta el amor. La confianza hace brotar 
las rosas y las derrama como un desbordamiento de la sobreabun-
dancia del amor divino. Pidámosla como don gratuito, como regalo 
precioso de la gracia, para que se abran en nuestra vida los caminos 
del Evangelio.

4. En el corazón del Evangelio

46. En Evangelii gaudium insistí en la invitación a regresar a la fres-
cura del manantial, para poner el acento en aquello que es esencial 
e indispensable. Creo que es oportuno retomar y proponer nueva-
mente aquella invitación.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o436

La doctora de la síntesis

47. Esta Exhortación sobre santa Teresita me permite recordar que, 
en una Iglesia misionera «el anuncio se concentra en lo esencial, que 
es lo más bello, lo más grande, lo más atractivo y al mismo tiempo 
lo más necesario. La propuesta se simplifica, sin perder por ello pro-
fundidad y verdad, y así se vuelve más contundente y radiante». [74] 
El núcleo luminoso es «la belleza del amor salvífico de Dios manifestado 
en Jesucristo muerto y resucitado». [75]

48. No todo es igualmente central, porque hay un orden o jerarquía 
entre las verdades de la Iglesia, y «esto vale tanto para los dogmas de fe 
como para el conjunto de las enseñanzas de la Iglesia, e incluso para la 
enseñanza moral». [76] El centro de la moral cristiana es la caridad, que 
es la respuesta al amor incondicional de la Trinidad, por lo cual «las 
obras de amor al prójimo son la manifestación externa más perfecta de 
la gracia interior del Espíritu». [77] Al final, sólo cuenta el amor.

49. Precisamente, el aporte específico que nos regala Teresita como 
santa y como doctora de la Iglesia no es analítico, como podría ser, 
por ejemplo, el de santo Tomás de Aquino. Su aporte es más bien 
sintético, porque su genialidad consiste en llevarnos al centro, a lo 
que es esencial, a lo que es indispensable. Ella, con sus palabras y 
con su propio proceso personal, muestra que, si bien todas las ense-
ñanzas y normas de la Iglesia tienen su importancia, su valor, su 
luz, algunas son más urgentes y más estructurantes para la vida 
cristiana. Allí es donde Teresita puso la mirada y el corazón.

50. Como teólogos, moralistas, pensadores de la espiritualidad, 
como pastores y como creyentes, cada uno en su propio ámbito, 
todavía necesitamos recoger esta intuición genial de Teresita y sacar 
las consecuencias teóricas y prácticas, doctrinales y pastorales, per-
sonales y comunitarias. Se precisan audacia y libertad interior para 
poder hacerlo.

51. Algunas veces, de esta santa se citan sólo expresiones que son 
secundarias, o se mencionan cuestiones que ella puede tener en 
común con cualquier otro santo: la oración, el sacrificio, la piedad 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 437

eucarística, y tantos otros hermosos testimonios, pero de ese modo 
podríamos privarnos de lo más específico del regalo que ella hizo a 
la Iglesia, olvidando que «cada santo es una misión; es un proyecto 
del Padre para reflejar y encarnar, en un momento determinado de la 
historia, un aspecto del Evangelio». [78] Por lo tanto, «para reconocer 
cuál es esa palabra que el Señor quiere decir a través de un santo, 
no conviene entretenerse en los detalles […]. Lo que hay que contem-
plar es el conjunto de su vida, su camino entero de santificación, esa 
figura que refleja algo de Jesucristo y que resulta cuando uno logra 
componer el sentido de la totalidad de su persona». [79] Esto vale más 
aún para santa Teresita, por tratarse de una «doctora de la síntesis».

52. Del cielo a la tierra, la actualidad de santa Teresa del Niño Jesús 
y de la Santa Faz perdura en toda su «pequeña grandeza».

En un tiempo que nos invita a encerrarnos en los propios intereses, 
Teresita nos muestra la belleza de hacer de la vida un regalo.

En un momento en que prevalecen las necesidades más superficia-
les, ella es testimonio de la radicalidad evangélica.

En un tiempo de individualismo, ella nos hace descubrir el valor del 
amor que se vuelve intercesión.

En un momento en el que el ser humano se obsesiona por la gran-
deza y por nuevas formas de poder, ella señala el camino de la 
pequeñez.

En un tiempo en el que se descarta a muchos seres humanos, ella 
nos enseña la belleza de cuidar, de hacerse cargo del otro.

En un momento de complicaciones, ella puede ayudarnos a redescu-
brir la sencillez, la primacía absoluta del amor, la confianza y el aban-
dono, superando una lógica legalista o eticista que llena la vida cris-
tiana de observancias o preceptos y congela la alegría del Evangelio.

En un tiempo de repliegues y de cerrazones, Teresita nos invita a 
la salida misionera, cautivados por la atracción de Jesucristo y del 
Evangelio.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o438

53. Un siglo y medio después de su nacimiento, Teresita está más 
viva que nunca en medio de la Iglesia peregrina, en el corazón del 
Pueblo de Dios. Está peregrinando con nosotros, haciendo el bien 
en la tierra, como tanto deseó. El signo más hermoso de su vita-
lidad espiritual son las innumerables «rosas» que va esparciendo, 
es decir, las gracias que Dios nos da por su intercesión colmada de 
amor, para sostenernos en el camino de la vida.

Querida santa Teresita,
la Iglesia necesita hacer resplandecer
el color, el perfume, la alegría del Evangelio.
¡Mándanos tus rosas!
Ayúdanos a confiar siempre,
como tú lo hiciste,
en el gran amor que Dios nos tiene,
para que podamos imitar cada día
tu caminito de santidad.
Amén.

Dado en Roma, en San Juan de Letrán, el 15 de octubre, memoria de 
santa Teresa de Ávila, del año 2023, décimo primero de mi Pontificado.

Francisco

 
[1] Santa Teresa del Niño Jesús y de la Santa Faz, Obras completas, Cta 197, A sor María 
del Sagrado Corazón (17 septiembre 1896), ed. Monte Carmelo, Burgos 2006, p. 555.

Para la versión española de los escritos de la santa se utiliza siempre dicha edi-
ción, con las siguientes siglas: Ms A: Manuscrito «A»; Ms B: Manuscrito «B»; Ms C: 
Manuscrito «C»; Cta: Cartas; PN: Poesías; Or: Oraciones; CA: Cuaderno amarillo de 
la madre Inés de Jesús; UC: Últimas conversaciones.

[2] Or 6, Ofrenda de mí misma como víctima de holocausto al amor misericordioso de Dios 
(9 junio 1895), p. 758.

[3] La UNESCO ha inscrito a santa Teresa del Niño Jesús entre las personalidades 
a homenajear durante el bienio 2022-2023, con motivo del 150.º aniversario de su 
nacimiento.

[4] 29 de abril de 1923.

[5] Cf. Decreto de Virtudes (14 agosto 1921): AAS 13 (1921), 449-452.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 439

[6] Cf. Homilía para la canonización (17 mayo 1925): AAS 17 (1925), 211. Texto ita-
liano en D. Bertetto, Discorsi di Pio XI, vol. I, Torino 1959, 383-384.

[7] Cf. AAS 20 (1928), 147-148.

[8] Cf. AAS 36 (1944), 329-330.

[9] Cf. Carta a Mons. François-Marie Picaud, obispo de Bayeux y Lisieux (7 agosto 1947). 
Texto francés en Analecta OCD 19 (1947), pp. 168-171. Texto español en Revista de 
Espiritualidad 24 (1947), pp. 241-245. Radiomensaje para la consagración de la Basílica 
de Lisieux (11 julio 1954): AAS 46 (1954), 404-407.

[10] Cf. Carta a Mons. Jean-Marie-Clément Badré, obispo de Bayeux y Lisieux, con ocasión 
del centenario del nacimiento de santa Teresa del Niño Jesús (2 enero 1973): AAS 65 
(1973), 12-15.

[11] Cf. AAS 90 (1998), 409-413, 930-944.

[12] Carta ap. Novo millennio ineunte (6 enero 2001), 42: AAS 93 (2001), 296.

[13] Catequesis (6 abril 2011): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española 
(10 abril 2011), p. 12.

[14] Catequesis (7 junio 2023): L’Osservatore Romano (7 junio 2023), pp. 2-3.

[15] Cta 220, Al abate Bellière (24 febrero 1897), p. 575.

[16] Ms A, 69v.º, p. 217.

[17] Cf. Ms C, 33v.º-37r.º, pp. 321-326.

[18] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 14; 264: AAS 105 (2013), 
1025-1026.

[19] Ms C, 34r.º, p. 322.

[20] Ibíd., 36r.º, p. 325.

[21] CA (9 junio 1897, 3), p. 809; UC (9 junio 1897), p. 979.

[22] Cf. Ms C, 2v.º-3r.º, pp. 273-275.

[23] Ibíd., 2v.º, p. 274.

[24] Ibíd., 3r.º, p. 274.

[25] Cf. Ms A, 84v.º, p. 247.

[26] Cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 47-62: AAS 110 (2018), 
1124-1129.

[27] Ms A, 32r.º, p. 139.

[28] Lo explicó el Concilio de Trento: «Cualquiera, al mirarse a sí mismo y a su propia 
flaqueza e indisposición, puede temblar y temer por su gracia» (Decreto sobre la justifi-
cación, IX: DS 1534). Lo retoma el Catecismo de la Iglesia Católica cuando enseña que es 
imposible tener certeza mirándose a sí mismo o a las propias acciones (cf. n. 2005). 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o440

La certeza de la confianza no se encuentra en uno mismo, el propio yo no otorga 
fundamentos para esa seguridad, que no se basa en una introspección. De algún 
modo lo expresaba san Pablo: «Ni siquiera yo mismo me juzgo. Es verdad que mi 
conciencia nada me reprocha, pero no por eso estoy justificado: mi juez es el Señor» 
(1 Co 4,3-4). Santo Tomás de Aquino lo explicaba de la siguiente manera: puesto que 
la gracia «no sana perfectamente al hombre» (Summa Theologiae, I-II, q. 109, art. 9, 
ad 1), «queda además cierta oscuridad de ignorancia en el entendimiento» (ibíd., co).

[29] Or 6, p. 758.

[30] Catecismo de la Iglesia Católica, 2011.

[31] Lo afirma también con claridad el Concilio de Trento: «Ningún hombre piadoso 
puede dudar de la misericordia de Dios» (Decreto sobre la justificación, IX: DS 1534). 
«Todos deben colocar y poner en el auxilio de Dios la más firme esperanza» (ibíd., 
XIII: DS 1541).

[32] Ms B, 1v.º, pp. 254-255.

[33] Cf. Ms A, 48v.º, pp. 171-173; Cta 92, A María Guérin (30 mayo 1889), pp. 416-418.

[34] Or 6, p. 758.

[35] CA (23 julio 1897, 3), p. 850.

[36] Ms C, 31r.º, p. 317.

[37] Cf. ibíd., 5r.º-7v.º, pp. 277-281.

[38] Ibíd., 5v.º, p. 278.

[39] Cf. ibíd., 6v.º, pp. 279-280.

[40] Cf. Carta enc. Lumen fidei (29 junio 2013), 17: AAS 105 (2013), 564-565.

[41] Ms C, 7r.º, p. 280.

[42] Cta 197, A sor María del Sagrado Corazón (17 septiembre 1896), pp. 554-555.

[43] Ms A, 83v.º, p. 245.

[44] Cf. ibíd., 45v.º-46v.º, pp. 165-168.

[45] Ibíd., 46r.º, p. 167.

[46] Ibíd.

[47] Ibíd., 46v.º, p. 167.

[48] Or 2 (8 septiembre 1890), pp. 753-754.

[49] Summa Theologiae, I-II, q. 62, art. 4.

[50] Cf. Ms C, 11v.º-31r.º, pp. 286-317.

[51] Ms B, 1v.º, p. 255.

[52] Cf. ibíd., 4r.º, p. 262.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 441

[53] Cta 122, A Celina (14 octubre 1890), p. 449.

[54] PN 24, 21, p. 686.

[55] Ibíd., 6, p. 682.

[56] Cf. Ms A, 3r.º, p. 85.

[57] Cta 247, Al abate Belliére (21 junio 1897), p. 601.

[58] Cf. Or 6, pp. 757-759.

[59] Ms A, 84r.º, p. 246.

[60] PN 54, 22, p. 741.

[61] Cf. ibíd., 15, p. 740.

[62] Ibíd., 17, p. 740.

[63] Ms C, 29v.º-30r.º, p. 315.

[64] Cf. Ms B, 2r.º-5v.º, pp. 256-268.

[65] Ibíd., 3v.º, p. 261.

[66] Ms A, 80v.º, p. 239. No era una falta de fe. Santo Tomás de Aquino enseñaba 
que en la fe obran la voluntad y la inteligencia. La adhesión de la voluntad puede 
ser muy sólida y arraigada, mientras la inteligencia puede estar oscurecida. Cf. De 
Veritate 14, 1.

[67] Ms C, 7v.º, p. 281.

[68] Cta 254, Al P. Roulland (14 julio 1897), p. 606.

[69] CA (17 julio 1897), p. 846.

[70] Ibíd. (13 julio 1897, 17), p. 839.

[71] Ibíd. (18 julio 1897, 1), p. 846.

[72] Ibíd. (9 junio 1897, 3), p. 809; UC (9 junio 1897), p. 979.

[73] Cta 242, A sor María de la Trinidad (6 junio 1897), p. 596.

[74] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 35: AAS 105 (2013), 1034.

[75] Ibíd., 36: AAS 105 (2013), 1035.

[76] Ibíd.

[77] Ibíd., 37: AAS 105 (2013), 1035.

[78] Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 19: AAS 110 (2018), 1117.

[79] Ibíd., 22: AAS 110 (2018), 1117.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o442

Oración por la Paz al finalizar el momento 
de oración Pacem in terris

María, míranos. Estamos aquí ante ti. Tú eres Madre, conoces 
nuestros cansancios y nuestras heridas. Tú, Reina de la paz, sufres 
con nosotros y por nosotros, al ver a tantos de tus hijos abatidos 
por los conflictos, angustiados por las guerras que desgarran el 
mundo.

Es una hora de oscuridad. Esta es una hora de oscuridad, Madre. Y 
en esta hora de oscuridad, nos sumergimos en tus ojos luminosos y 
nos confiamos a tu corazón, que es sensible a nuestros problemas y 
que tampoco estuvo exento de inquietudes y temores. Cuánta pre-
ocupación cuando no había lugar para Jesús en el albergue, cuánto 
miedo cuando tuvieron que huir rápidamente a Egipto porque Hero-
des quería matarlo, cuánta angustia cuando se perdió en el templo. 
Pero, Madre, tú en las pruebas fuiste valiente, fuiste audaz, confiaste 
en Dios y respondiste a la preocupación con la solicitud, al miedo 
con el amor, a la angustia con la donación. Madre, en los momen-
tos decisivos no retrocediste, sino que tomaste la iniciativa: fuiste 
sin demora a ver a Isabel, en las bodas de Caná obtuviste el primer 
milagro de Jesús, en el Cenáculo mantuviste a los discípulos unidos. 
Y cuando en el Calvario una espada traspasó tu alma, tú, Madre, 
mujer humilde, mujer fuerte, entretejiste de esperanza pascual la 
noche del dolor.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 443

Ahora, Madre, toma una vez más la iniciativa, tómala en favor nues-
tro, en estos tiempos azotados por los conflictos y devastados por las 
armas. Vuelve tus ojos misericordiosos a la familia humana que ha 
extraviado el camino de la paz, que ha preferido Caín a Abel y que, 
perdiendo el sentido de la fraternidad, no recupera el calor del hogar. 
Intercede por nuestro mundo en peligro y en confusión. Enséñanos 
a acoger y a cuidar la vida —¡toda vida humana!— y a repudiar la 
locura de la guerra, que siembra muerte y elimina el futuro.

María, muchas veces tú has venido a nuestro encuentro, pidiéndonos 
oración y penitencia. Nosotros, sin embargo, ocupados en nuestros 
asuntos y distraídos por tantos intereses mundanos, hemos perma-
necido sordos a tus llamadas. Pero tú, que nos amas, no te cansas 
de nosotros. Madre, tómanos de la mano. Tómanos de la mano y 
guíanos a la conversión, haz que volvamos a poner a Dios en el cen-
tro. Ayúdanos a mantener la unidad en la Iglesia y a ser artífices 
de comunión en el mundo. Recuérdanos la importancia de nuestro 
papel, haz que nos sintamos responsables por la paz, llamados a 
rezar y a adorar, a interceder y a reparar por todo el género humano.

Madre, solos no podemos lograrlo, sin tu Hijo no podemos hacer nada. 
Pero tú nos llevas a Jesús, que es nuestra paz. Por eso, Madre de Dios y 
Madre nuestra, nosotros recurrimos a ti, buscamos refugio en tu Cora-
zón inmaculado. Imploramos misericordia, Madre de misericordia; 
suplicamos paz, Reina de la paz. Mueve los corazones de quienes están 
atrapados por el odio, convierte a quienes alimentan y fomentan con-
flictos. Enjuga las lágrimas de los niños —en esta hora lloran mucho—, 
asiste a los que están solos y son ancianos, sostiene a los heridos y a 
los enfermos, protege a quienes tuvieron que dejar su tierra y sus seres 
queridos, consuela a los desanimados, reaviva la esperanza.

Te entregamos y consagramos nuestras vidas, cada fibra de nuestro 
ser, lo que tenemos y lo que somos, para siempre. Te consagramos 
la Iglesia para que, testimoniando al mundo el amor de Jesús, sea 
signo de concordia, sea instrumento de paz. Te consagramos nues-
tro mundo, especialmente te consagramos los países y las regiones 
en guerra.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o444

El pueblo fiel te llama aurora de la salvación. Madre, abre resqui-
cios de luz en la noche de los conflictos. Tú, morada del Espíritu 
Santo, inspira caminos de paz a los responsables de las naciones. 
Tú, Señora de todos los pueblos, reconcilia a tus hijos, seducidos 
por el mal, cegados por el poder y el odio. Tú, que estás cerca de 
cada uno, acorta nuestras brechas de separación. Tú, que tienes 
compasión de todos, enséñanos a hacernos cargo de los demás. Tú, 
que revelas la ternura del Señor, haznos testigos de su consolación. 
Madre, tú, Reina de la paz, derrama en los corazones la armonía de 
Dios. Amén.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 445

Discurso a la delegación de la Conferencia 
de los rabinos europeos

Queridos hermanos,

os saludo, dándoos una cordial bienvenida y agradeciéndoos vuestra 
amable visita. En el pasado, ya me he reunido en el Vaticano con 
vuestra organización, voces de los rabinos en Europa. Me alegra 
que hayamos logrado intensificar nuestras relaciones a lo largo del 
tiempo y en particular en los últimos años.

El primer pensamiento y la oración van sobre todo a lo que está 
sucediendo en las últimas semanas. Una vez más la violencia y la 
guerra han estallado en esa Tierra que, bendecida por el Altísimo, 
parece continuamente probada por la bajeza del odio y el ruido fatal 
de las armas. Y preocupa la difusión de manifestaciones antisemi-
tas, que condeno firmemente.

Queridos hermanos, en la noche de los conflictos nosotros, creyen-
tes en el único Dios, miramos a Aquel que el profeta Isaías llama 
«juez entre las gentes y árbitro entre muchos pueblos», añadiendo, 
casi como consecuencia de su juicio, una maravillosa profecía de 
paz: «Forjarán de sus espadas azadones, y de sus lanzas podaderas. 
No levantará espada nación contra nación, ni se ejercitarán más en 
la guerra» (Is 2, 4). En este tiempo de destrucción nosotros creyentes 
estamos llamados, por todos y antes que todos, a construir la frater-



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o446

nidad y a abrir caminos de reconciliación, en nombre del Omnipo-
tente que, como dice otro profeta, tiene «pensamiento de paz, y no de 
desgracia» (Jer 29, 11). No las armas, no el terrorismo, no la guerra, 
sino la compasión, la justicia y el diálogo son los medios adecuados 
para edificar la paz.

Me detengo precisamente en el arte del diálogo. El ser humano que 
tiene una naturaleza social y encuentra en sí mismo el contacto con 
los otros, se realiza en la trama de las relaciones sociales. En este 
sentido no es solo capaz de diálogo, sino es él mismo diálogo. Sus-
pendido entre Cielo y tierra, solo en diálogo con el Otro que lo tras-
ciende y con el otro que acompaña los pasos, puede comprenderse y 
madurar. La palabra «diálogo» etimológicamente significa «a través 
de la palabra». La Palabra del Altísimo es la lámpara que ilumina los 
senderos de la vida (cfr Sal 119, 105): esta orienta nuestros pasos 
precisamente en la búsqueda del prójimo, en la acogida, la paciencia; 
no ciertamente en el brusco ímpetu de la venganza y en la locura del 
odio bélico. ¡Qué importante es, para nosotros creyentes, ser testigos 
de diálogo!

Si aplicamos estas constataciones al diálogo judeo-cristiano, pode-
mos decir que nos acercamos los unos a los otros a través del 
encuentro, la escucha y el intercambio fraterno, reconociéndonos 
siervos y discípulos de esa Palabra divina, lecho vital en el que bro-
tan nuestras palabras. Así que, para convertirse en edificadores de 
paz, estamos llamados a ser constructores de diálogo. No solo «si 
Yahveh no construye la casa, en vano se afanan los constructores» 
(Sal 127, 1).

El diálogo con el judaísmo es de particular importancia para noso-
tros cristianos, porque tenemos raíces judías. Jesús nació y vivió 
como judío; Él mismo es el primer garante de la herencia judía den-
tro del cristianismo y nosotros, que somos de Cristo, necesitamos de 
vosotros, queridos hermanos, necesitamos del judaísmo para com-
prendernos mejor a nosotros mismos. Por eso es importante que el 
diálogo judeo-cristiano mantenga viva la dimensión teológica, mien-
tras sigue afrontando cuestiones sociales, culturales y políticas.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 447

Nuestras tradiciones religiosas están estrechamente conectadas: no 
son dos credos extraños entre sí, desarrollados independientemente 
en espacios separados y sin influenciarse entre sí. El Papa Juan 
Pablo II, durante su visita a la Sinagoga de Roma, indicó que la reli-
gión judía no es extrínseca «sino de cierta manera, es “intrínseca” a 
nuestra religión». Os llamó «nuestros hermanos predilectos», «nues-
tros hermanos mayores» (Discurso, 13 de abril 1986). Se podría por 
tanto decir que el nuestro, más que un diálogo interreligioso, es un 
diálogo familiar. Cuando fui a la Sinagoga de Roma, dije que perte-
necemos «a una sola familia, la familia de Dios, quien nos acompaña 
y nos protege como pueblo suyo» (Discurso, 17 de enero 2016).

Queridos hermanos, estamos unidos los unos a los otros delante del 
único Dios; juntos estamos llamados a testimoniar con nuestro diá-
logo su palabra y con nuestra conducta su paz. El Señor de la historia 
y de la vida nos dé la valentía y paciencia para hacerlo. Shalom!



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o448

Mensaje del Santo Padre Francisco para la 
XXXVIII Jornada Mundial de la Juventud

«Alegres en la esperanza» (Rm 12, 12)

Queridos jóvenes:

El pasado mes de agosto estuve con cientos de miles de vuestros 
coetáneos, procedentes de todo el mundo y reunidos en Lisboa 
para la Jornada Mundial de la Juventud. Durante la pandemia, en 
medio de tantas incertidumbres, abrigábamos la esperanza de que 
esta gran celebración del encuentro con Cristo y con otros jóve-
nes pudiera llevarse a cabo. Esa esperanza se hizo realidad y para 
muchos de los allí presentes —entre los que me incluyo—, sobrepasó 
todas las expectativas. ¡Qué hermoso fue nuestro encuentro en Lis-
boa! Una verdadera experiencia de transfiguración, una explosión 
de luz y alegría.

Al final de la Misa de clausura en el «Campo de Gracia», les indiqué 
la próxima etapa de nuestra peregrinación intercontinental: Seúl, 
Corea, en 2027. Pero antes de ello, les di una cita en Roma, para el 
Jubileo de los jóvenes, en 2025, donde también ustedes serán «pere-
grinos de la esperanza».

Ustedes, jóvenes, son realmente la esperanza gozosa de una Iglesia 
y de una humanidad siempre en movimiento. Quisiera tomarlos de 
la mano y recorrer con ustedes el camino de la esperanza. Quisiera 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 449

hablar con ustedes de nuestros gozos y esperanzas, pero también de 
las tristezas y angustias de nuestro corazón y de la humanidad que 
sufre (cf. Const. past. Gaudium et spes, 1). En estos dos años de prepa-
ración al Jubileo, meditaremos primero sobre la expresión paulina 
«Alegres en la esperanza» (cf. Rm 12, 12) y, luego, profundizaremos 
la del profeta Isaías «Los que esperan en el Señor caminan sin can-
sarse» (cf. Is 40, 31).

¿De dónde viene esta alegría?

«Alegres en la esperanza» (cf. Rm 12, 12) es una exhortación de san 
Pablo a la comunidad de Roma, que se encuentra en un período de 
dura persecución. En realidad, la «alegría en la esperanza» predi-
cada por el Apóstol brota del misterio pascual de Cristo, de la fuerza 
de su resurrección. No es fruto del esfuerzo humano, del ingenio o 
del arte. Es la alegría que nace del encuentro con Cristo. La alegría 
cristiana viene de Dios mismo, del sabernos amados por Él.

Benedicto XVI, reflexionando sobre su experiencia en la Jornada Mun-
dial de la Juventud de Madrid en 2011, se preguntaba: «la alegría, ¿de 
dónde viene? ¿Cómo se explica? Seguramente hay muchos factores 
que intervienen a la vez. Pero […] lo decisivo es la certeza que viene de 
la fe: yo soy amado. Tengo un cometido en la historia. Soy aceptado, 
soy querido». Y precisó: «A fin de cuentas, tenemos necesidad de una 
acogida incondicionada. Sólo si Dios me acoge, y estoy seguro de ello, 
sabré definitivamente: “Es bueno que yo exista” […] Es bueno exis-
tir como persona humana, incluso en tiempos difíciles. La fe alegra 
desde dentro» (Discurso a la Curia Romana, 22 diciembre 2011).

¿Dónde está mi esperanza?

La juventud es un tiempo lleno de esperanzas y sueños, alimen-
tado por las hermosas realidades que enriquecen nuestras vidas: el 
esplendor de la creación, las relaciones con nuestros seres queridos 
y los amigos, las experiencias artísticas y culturales, los conoci-
mientos científicos y técnicos, las iniciativas que promueven la paz, 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o450

la justicia y la fraternidad, y así sucesivamente. Sin embargo, vivi-
mos en una época en la que, para muchos, incluidos los jóvenes, la 
esperanza parece ser la gran ausente. Muchos de vuestros coetáneos 
que, lamentablemente, viven experiencias de guerra, violencia, acoso 
escolar y otros tipos de dificultades se ven afligidos por la desespe-
ración, el miedo y la depresión. Se sienten como encerrados en una 
prisión oscura, incapaces de ver los rayos del sol. Esto queda dra-
máticamente demostrado por el alto número de suicidios entre los 
jóvenes en varios países. En un contexto así, ¿cómo se puede expe-
rimentar la alegría y la esperanza de las que habla san Pablo? Más 
bien se corre el riesgo de que se apodere de uno la desesperación, el 
pensamiento de que es inútil hacer el bien, porque no sería apreciado 
ni reconocido por nadie, como leemos en el libro de Job: «¿Dónde está 
entonces mi esperanza? Y mi felicidad, ¿quién la verá?» (Jb 17, 15).

Frente a los dramas de la humanidad, sobre todo ante el sufrimiento 
de los inocentes, también nosotros, como rezamos en algunos salmos, 
le preguntamos al Señor: «¿Por qué?». Pues bien, nosotros podemos 
ser parte de la respuesta de Dios. Creados por Él a su imagen y seme-
janza, podemos ser expresión de su amor, que hace nacer la alegría y 
la esperanza, incluso allí donde parece imposible. Me viene a la mente 
el protagonista de la película «La vida es bella», un joven padre que, 
con delicadeza e imaginación, consigue convertir la dura realidad en 
una especie de aventura y de juego, dando así a su hijo «ojos de espe-
ranza», protegiéndolo de los horrores del campo de concentración, 
defendiendo su inocencia e impidiendo que la maldad humana le robe 
el futuro. Pero no se trata de historias inventadas. Es lo que vemos en 
la vida de tantos santos, que han sido testigos de esperanza incluso en 
medio de la más cruel perversidad humana. Pensemos en san Maxi-
miliano María Kolbe, en santa Josefina Bakhita, o en los beatos cón-
yuges Józef y Wiktoria Ulma con sus siete hijos.

La posibilidad de encender una esperanza en el corazón de los hom-
bres, a partir del testimonio cristiano, fue magistralmente puesta 
de relieve por san Pablo VI cuando nos recordaba: «Un cristiano o 
un grupo de cristianos que, dentro de la comunidad humana donde 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 451

viven […], irradian de manera sencilla y espontánea su fe en los valo-
res que van más allá de los valores corrientes, y su esperanza en algo 
que no se ve ni osarían soñar» (Exhort. ap. Evangelii nuntiandi, 21).

La «pequeña» esperanza

El poeta francés Charles Péguy, al comienzo de su poema sobre la 
esperanza, habla de las tres virtudes teologales —fe, esperanza y 
caridad— como tres hermanas que caminan juntas:

«La pequeña esperanza avanza entre sus dos hermanas 
mayores y no se la toma en cuenta.
[…]
Ella, esa pequeña, arrastra todo.
Porque la Fe no ve sino lo que es.
Y ella ve lo que será.
La Caridad no ama sino lo que es.
Y ella ama lo que será.
[…]
Y en realidad es ella la que hace andar a las otras dos.
Y las arrastra.
Y hace andar a todo el mundo».

(El pórtico del misterio de la segunda virtud, Madrid 1991, 21-23).

También yo estoy convencido de este carácter humilde, «menor», 
pero fundamental de la esperanza. Pensemos: ¿cómo podríamos 
vivir sin esperanza? ¿Cómo serían nuestros días? La esperanza es 
la sal de la cotidianidad.

La esperanza, luz que brilla en la noche

En la tradición cristiana del Triduo pascual, el Sábado Santo es el día 
de la esperanza. Entre el Viernes Santo y el Domingo de Resurrección, 
es como un punto intermedio entre la desesperación de los discípulos 
y su alegría pascual. Es el lugar donde nace la esperanza. Ese día, la 
Iglesia conmemora en silencio el descenso de Cristo a los infiernos. Lo 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o452

podemos ver representado de forma pictórica en muchos iconos, que 
nos muestran a Cristo resplandeciente de luz bajando a las tinieblas 
más profundas y atravesándolas. Y es así: Dios no se queda a mirar 
con compasión nuestras zonas de muerte o a llamarnos desde lejos, 
sino que entra en nuestras experiencias de infierno como una luz 
que brilla en las tinieblas y las vence (cf. Jn 1, 5). Lo expresa bien un 
poema en lengua xhosa sudafricana: «Aunque ya no haya esperan-
zas, con esta poesía despierto la esperanza. Mi esperanza se despierta 
porque espero en el Señor. ¡Espero que nos unamos! Manténganse 
fuertes en la esperanza, porque la victoria está cerca».

Si lo pensamos bien, esta era la esperanza de la Virgen María, que 
se mantuvo fuerte junto a la cruz de Jesús, segura de que la «victo-
ria» estaba cerca. María es la mujer de la esperanza, la Madre de la 
esperanza. En el Calvario, «esperando contra toda esperanza» (Rm 
4,18), no dejó que se desvaneciera en su corazón la certeza de la 
Resurrección anunciada por su Hijo. Fue Ella quien llenó el silen-
cio del Sábado Santo con una espera amorosa y llena de esperanza, 
infundiendo en los discípulos la convicción de que Jesús vencería a 
la muerte y que el mal no tendría la última palabra.

La esperanza cristiana no es un fácil optimismo, ni un placebo para 
incautos. Es la certeza, arraigada en el amor y la fe, de que Dios no 
nos deja nunca solos y mantiene su promesa: «Aunque cruce por 
oscuras quebradas, no temeré ningún mal, porque tú estás con-
migo» (Sal 23, 4). La esperanza cristiana no es negación del dolor 
y de la muerte, sino celebración del amor de Cristo Resucitado que 
está siempre con nosotros, aun cuando nos parezca lejano. «Cristo 
mismo es para nosotros la gran luz de esperanza y de guía en nues-
tra noche, porque Él es “la estrella radiante de la mañana” (Ap 
22, 16)» (Exhort. ap. Christus vivit, 33).

Alimentar la esperanza

Cuando la chispa de la esperanza se ha encendido en nosotros, a 
veces corremos el riesgo de que se apague por las preocupacio-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 453

nes, los miedos y las cargas de la vida cotidiana. Pero una chispa 
necesita aire para seguir brillando y resurgir en un gran fuego de 
esperanza. Es la brisa suave del Espíritu Santo la que alimenta la 
esperanza; pero también nosotros podemos ayudar a alimentarla 
de varias maneras.

La esperanza se alimenta con la oración. Rezando se custodia y se 
renueva la esperanza. Rezando mantenemos encendida la chispa 
de la esperanza. «La oración es la primera fuerza de la esperanza. 
Tú rezas y la esperanza crece, avanza» (Catequesis, 20 mayo 2020). 
Rezar es como subir a gran altitud; cuando estamos en el suelo, 
muchas veces no podemos ver el sol porque el cielo está cubierto de 
nubes. Pero si nos elevamos por encima de las nubes, la luz y el calor 
del sol nos envuelven; y en esta experiencia encontramos la certeza 
de que el sol está siempre presente, aun cuando todo se vea gris.

Queridos jóvenes, cuando las espesas nieblas del miedo, la duda y la 
opresión los rodeen, y no logren ver el sol, sigan el sendero de la ora-
ción. Porque «cuando ya nadie me escucha, Dios todavía me escucha» 
(Benedicto XVI, Carta enc. Spe salvi, 32). Ante las angustias que nos 
asaltan, tomémonos cada día un tiempo para descansar en Dios: «Sólo 
en Dios descansa mi alma, de él me viene la esperanza» (Sal 62, 6).

La esperanza se alimenta con nuestras elecciones diarias. La invitación 
a alegrarse en la esperanza, que san Pablo dirige a los cristianos 
de Roma (cf. Rm 12, 12), exige hacer elecciones muy concretas en 
la vida de cada día. Por eso, los exhorto a elegir un estilo de vida 
cimentado en la esperanza. Les pongo un ejemplo: en las redes 
sociales parece más fácil compartir malas noticias que noticias 
esperanzadoras. Por lo tanto, les hago una propuesta concreta: tra-
ten de compartir cada día una palabra de esperanza. Conviértanse 
en sembradores de esperanza en la vida de sus amigos y de todos 
aquellos que los rodean. En efecto, «la esperanza es humilde, y es 
una virtud que debe trabajarse —digamos así— todos los días […]. 
Todos los días es necesario recordar que tenemos la garantía, que 
es el Espíritu que trabaja en nosotros por medio de cosas pequeñas» 
(cf. Meditaciones diarias, 29 octubre 2019).



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o454

Encender la antorcha de la esperanza

A veces, ustedes salen de noche con sus amigos y, si está oscuro, 
encienden la linterna del smartphone para alumbrar. En los grandes 
conciertos, miles de ustedes mueven estas luminarias modernas 
al ritmo de la música, creando una escena sugestiva. De noche, la 
luz permite ver las cosas de manera nueva; incluso en la oscuridad 
emerge una dimensión de belleza. Lo mismo sucede con la luz de la 
esperanza, que es Cristo. Por Él, por su resurrección, nuestra vida 
es iluminada. Con Él vemos todo bajo una nueva luz. 

Se dice que cuando la gente se acercaba a san Juan Pablo II para 
hablarle de un problema, su primera pregunta era: «¿Cómo aparece 
a la luz de la fe?». Una mirada iluminada por la esperanza también 
hace que las cosas se vean con una luz diferente. Los invito, pues, a 
tener esta mirada en vuestra vida diaria. Animado por la esperanza 
divina, el cristiano está lleno de una alegría distinta, que le sale de 
dentro. Hay y habrá siempre retos y dificultades, pero si tenemos 
una esperanza «llena de fe», los afrontamos sabiendo que no tie-
nen la última palabra, y nosotros mismos nos convertimos en una 
pequeña antorcha de esperanza para los demás.

Cada uno de ustedes puede serlo también, en la medida en que su fe 
se haga concreta, apegada a la realidad y a las historias de los her-
manos y las hermanas. Pensemos en los discípulos de Jesús, que un 
día, en un monte elevado, lo vieron resplandecer con luz gloriosa. Si 
se hubieran quedado ahí arriba, habría sido un momento hermoso 
para ellos, pero los demás habrían sido excluidos. Era necesario que 
bajaran. No debemos huir del mundo, sino amar a nuestro tiempo, 
en el que Dios nos ha puesto no sin razón. Sólo podemos ser felices 
compartiendo con los hermanos y hermanas la gracia recibida, que 
el Señor nos regala día tras día.

Queridos jóvenes, no tengan miedo de compartir con todos la espe-
ranza y la alegría de Cristo Resucitado. La chispa que se ha encen-
dido en ustedes, cuídenla, pero al mismo tiempo dónenla: se darán 
cuenta de que crecerá. No podemos guardar la esperanza cristiana 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 455

sólo para nosotros mismos, como un bonito sentimiento, porque está 
destinada a todos. Acérquense en particular a aquellos de sus amigos 
que aparentemente sonríen, pero que por dentro lloran, pobres de 
esperanza. No se dejen contagiar por la indiferencia y el individua-
lismo. Permanezcan abiertos, como canales por los que la esperanza 
de Cristo pueda fluir y difundirse en los ambientes donde viven.

«Vive Cristo, esperanza nuestra, y Él es la más hermosa juventud de 
este mundo» (Exhort. ap. Christus vivit, 1). Así les escribí hace casi 
cinco años, después del Sínodo de los Jóvenes. Los invito a todos, 
especialmente a quienes están comprometidos en la pastoral juve-
nil, a tomar de nuevo en sus manos el Documento Final de 2018 y la 
Exhortación apostólica Christus vivit. Ha llegado el momento de hacer 
juntos un balance y trabajar con esperanza por la plena aplicación 
de aquel inolvidable Sínodo.

Encomendemos toda nuestra vida a María, Madre de la Esperanza. 
Ella nos enseña a llevar en nosotros a Jesús, nuestra alegría y espe-
ranza, y a darlo a los demás. Buen camino, queridos jóvenes. Los 
bendigo y los acompaño con la oración. Y, por favor, ustedes también 
recen por mí.

Roma, San Juan de Letrán, 9 de noviembre de 2023, Fiesta de la 
Dedicación de la Basílica Lateranense.

Francisco



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o456

Dicasterium pro Doctrina Fidei

«Appunto» para la Audiencia con el Santo Padre

Respuesta a una serie de preguntas, propuestas 
por S. Em. el Card. Dominik Duka OP,  sobre la 
administración de la Eucaristía a los cónyuges 
divorciados que viven en una nueva unión

Con fecha 13 de julio de 2023, ha llegado a este Dicasterio una peti-
ción de S. Em. il Card. Dominik Duka OP, Arzobispo Emérito de 
Praga, en nombre de la Conferencia Episcopal Checa, con una serie 
de preguntas sobre la administración de la Eucaristía a los divorcia-
dos en una nueva unión.

Si bien algunas de las preguntas han sido redactadas en un modo 
no suficientemente claro y, por lo tanto, pueden albergar algunas 
inexactitudes, este Dicasterio tiene la intención de responderlas para 
ayudar a resolver las dudas que se plantean.

1. ¿Es posible que una diócesis, que es parte de la Conferencia 
Episcopal, tome decisiones de forma completamente autónoma, 
refiriéndose a los hechos mencionados en las preguntas dos y tres?

La Exhortación Apostólica Amoris laetitia, documento del magiste-
rio pontificio ordinario, al que todos estamos llamados a ofrecer la 
adhesión de la inteligencia y de la voluntad, afirma que «los presbí-



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 457

teros tienen la tarea de acompañar a las personas interesadas en el 
camino del discernimiento de acuerdo a la enseñanza de la Iglesia y 
las orientaciones del Obispo»[1]. En este sentido, es posible, incluso 
deseable, que el Ordinario de una diócesis establezca algunos cri-
terios que, en línea con la enseñanza de la Iglesia, puedan ayudar a 
los sacerdotes en el acompañamiento y discernimiento de los divor-
ciados que viven en una nueva unión.

2. La respuesta del Papa Francisco a la pregunta de la sección pas-
toral de la diócesis de Buenos Aires[2], dado que el texto fue publi-
cado en el Acta Apostolicae Sedis, ¿puede considerarse una afirma-
ción del Magisterio ordinario de la Iglesia?

Como se indica en el rescripto que acompaña a los dos documen-
tos en el Acta Apostolicae Sedis, éstos se publican «velut Magisterium 
authenticum», es decir, como Magisterio auténtico.

3. ¿Es una decisión del Magisterio ordinario de la Iglesia basada en 
el documento Amoris laetitia?

Como recuerda el Santo Padre en su carta al Delegado de la Región 
Pastoral de Buenos Aires[3], Amoris laetitia ha sido el resultado del 
trabajo y de la oración de toda la Iglesia, con la mediación de dos 
Sínodos y del Papa. Este documento se basa en el Magisterio de los 
anteriores Pontífices, que ya reconocieron la posibilidad para los 
divorciados en nuevas uniones de acceder a la Eucaristía, siempre 
que asumiesen «el compromiso de vivir en plena continencia, o sea 
de abstenerse de los actos propios de los esposos»[4], como propuso 
Juan Pablo II, o a «esforzarse por vivir su relación… como amigos»[5]
como propuso da Benedetto XVI. Francisco mantiene la propuesta 
de la plena continencia para los divorciados y vueltos a casar en 
una nuevo unión, pero admite que pueden existir dificultades para 
vivirla[6] y por eso permite en ciertos casos, después de un adecuado dis-
cernimiento, la administración del sacramento de la Reconciliación 
también cuando no se consiga ser fieles a la continencia propuesta 
por la Iglesia[7].



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o458

4. ¿Es la intención de Amoris laetitia institucionalizar esta solución 
mediante un permiso o decisión oficial a cada pareja?

El punto 1 del documento «Criterios básicos para la aplicación del 
capítulo VIII de Amoris laetitia» afirma expresamente: «no conviene 
hablar de «permisos» para acceder a los sacramentos, sino de un 
proceso de discernimiento acompañado por un pastor. Es un dis-
cernimiento «personal y pastoral» (AL 300)»[8]. Se trata por tanto 
de un acompañamiento pastoral como ejercicio de la «via caritatis», 
que no es otra cosa que una invitación a seguir el camino «de Jesús, 
el de la misericordia y de la integración»[9]. Amoris laetitia abre la 
posibilidad de acceder a los sacramentos de la Reconciliación y de 
la Eucaristía[10] cuando, en un caso particular, existen limitaciones 
que atenúan la responsabilidad y la culpabilidad[11]. Por otra parte, 
este proceso de acompañamiento no se agota necesariamente con 
los sacramentos sino que puede ser orientado hacia otras forma de 
integración en la vida de la Iglesia: una mayor presencia en la comu-
nidad, la participación en grupos de oración o de reflexión o la impli-
cación en varios servicios eclesiales[12].

5. ¿Quién debe ser el evaluador de la situación de la pareja en cues-
tión, cualquier confesor, el párroco local, el vicario foráneo, elvica-
rio episcopal o el penitenciario?

El objetivo es establecer un itinerario de acompañamiento pastoral 
para el discernimiento de   subraya que todos los sacerdotes tienen 
la responsabilidad de acompañar a las personas implicadas en este 
camino de discernimiento[13]. Es el sacerdote quien acoge a la per-
sona, la escucha con atención y le muestra el rostro materno de la 
Iglesia, acogiendo su intención justa y su buen propósito de poner 
toda su vida a la luz del Evangelio y de practicar la caridad. Pero 
es cada persona, individualmente, quien está llamada a ponerse 
delante de Dios y a poner al descubierto su propia conciencia, con 
sus posibilidades y sus límites. Esta consciencia, acompañada por 
un sacerdote e iluminada por las orientaciones de la Iglesia, está 
llamada a formarse para valorar y dar un juicio suficiente para dis-
cernir la posibilidad de acceder a los sacramentos



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 459

6. ¿Sería oportuno que estos casos fuesen tratados por el Tribunal 
Eclesiástico competente?

En los casos en que pueda establecerse la declaración de nulidad, el 
recurso al Tribunal Eclesiástico formará parte del proceso de discer-
nimiento[14]. El Santo Padre ha querido simplificar estos procesos 
mediante el «Motu proprio» Mitis iudex [15]. El problema se plantea 
en las situaciones más complejas, en las que no es posible obtener 
una declaración de nulidad. En estos casos, también puede ser posi-
ble un camino de discernimiento que estimule o renueve el encuen-
tro personal con Jesucristo[16], también en los sacramentos.

7. ¿Este principio puede aplicarse a ambas partes de un matrimo-
nio civilmente divorciado, o distinguir el grado de culpabilidad y 
proceder en consecuencia?

San Juan Pablo II había ya afirmado que «el juicio sobre el estado 
de gracia, obviamente, corresponde solamente al interesado tratán-
dose de una valoración de conciencia»[17]. Por lo tanto, se trata de 
un proceso de discernimiento individual en el que «los divorciados 
vueltos a casar deberían preguntarse cómo se han comportado con 
sus hijos cuando la unión conyugal entró en crisis; si hubo intentos 
de reconciliación; cómo es la situación del cónyuge abandonado; qué 
consecuencias tiene la nueva relación sobre el resto de la familia 
y la comunidad de los fieles; qué ejemplo ofrece esa relación a los 
jóvenes que deben prepararse al matrimonio. Una reflexión sincera 
puede fortalecer la confianza en la misericordia de Dios, que no es 
negada a nadie»[18].

8. En el caso de este único permiso, ¿debe entenderse que la vida 
conyugal (el aspecto sexual) no debe mencionarse en el sacra-
mento de la reconciliación?

También en el sacramento del matrimonio, la vida sexual de los 
esposos está sujeta a un examen de conciencia para confirmar que 
es una verdadera expresión de amor y que ayuda a crecer en el amor. 
Todos los aspectos de la vida deben ser puestos ante Dios.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o460

9. ¿No sería conveniente que todo este asunto se explicara mejor en 
el texto de Su competente Dicasterio?

Partiendo de las palabras del Santo Padre en su carta de respuesta al 
Delegado Regional de Pastoral de Buenos Aires, en la que afirmaba 
que no hay otras interpretaciones [19], parece que la cuestión está 
suficientemente explicada en el documento antes mencionado.

10. ¿Cómo proceder para establecer la unidad interna, pero tam-
bién para no perturbar el Magisterio ordinario de la Iglesia?

Sería conveniente que la Conferencia Episcopal acordara unos crite-
rios mínimos, para implantar las propuestas de Amoris laetitia, que 
ayuden a los sacerdotes en los procesos de acompañamiento y dis-
cernimiento sobre el posible acceso a los sacramentos de algunos 
divorciados en nueva unión, sin perjuicio de la legítima autoridad 
que cada Obispo tiene en su propia diócesis.

+ Víctor Manuel Fernández 
Prefecto

Ex Audientia Die 25-9-2023

Franciscus

[1] Francisco, Exhortación apostólica Amoris laetitia sobre el amor en la familia, 19 
marzo 2016, n. 300. (en adelante AL).

[2] Región Pastoral de Buenos Aires, Criterios básicos para la aplicación del capítulo VIII 
de Amoris laetitia, AAS 108 (2016)1072-1074.

[3] Cfr. Francisco, Carta a Mons. Sergio Alfredo Fenoy, Delegado de la Región Pastoral de 
Buenos Aires, AAS 108 (2016) 1071-1072.

[4] Juan Pablo II, Exhortación apostólica Familiaris consortio sobre la misión de la fami-
lia cristiana en el mundo actual, 22 noviembre 1981, n. 84.

[5] Benedicto XVI, Exhortación apostólica Sacrametum caritatis sobre la Eucaristía 
fuente y culmen de la misión de la Iglesia, 22 febrero 2007, n. 29.

[6] Cfr. AL, cita 329.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 461

[7] Cfr. AL, cita 364. El Papa Francisco sostiene que no debemos exigir a los «a 
los penitentes un propósito de enmienda sin sombra alguna, con lo cual la mise-
ricordia se esfuma debajo de la búsqueda de una justicia supuestamente pura» y 
recuerda la enseñanza de Juan Pablo II al Cardenal W. Baum donde afirma que la 
previsibilidad de una nueva caída «no prejuzga la autenticidad del propósito (Carta 
al Card. William W. Baum y a los participantes del curso anual sobre el fuero interno orga-
nizado por la Penitenciaría Apostólica (22 marzo 1996), 5: L’Osservatore Romano, ed. 
semanal en lengua española, 5 de abril de 1996, p. 4).

[8] Región Pastoral de Buenos Aires, Criterios básicos …, op. cit., p. 1072.

[9] AL, n. 296.

[10] Cfr. AL, citas 336 y 351.

[11] Cfr. AL, nn. 301-302.

[12] Cfr. AL, n. 209.

[13] Cfr. AL, n. 300.

[14] «Donde existan dudas legítimas sobre la validez del Matrimonio sacramen-
tal contraído, se debe hacer todo lo necesario para averiguar su fundamento», en 
Benedicto XVI, Exhortación apostólica Sacrametum caritatis…, op. cit., n. 29.

[15] Francisco, Carta apostólica en forma de «Motu proprio» Mitis iudex Dominus Iesus 
sobre la reforma del proceso canónico para las causas de declaración de nulidad del matri-
monio en el código de derecho canónico, AAS 107 (2015) 958-970.

[16] Cfr. AL, n. 58.

[17] Juan Pablo II, Carta Encíclica Ecclesia de Eucharistia, sobre la Eucaristía en su rela-
ción con la Iglesia, 17 abril 2003, n. 37b.

[18] AL, n. 300.

[19] Cfr. Francisco, Carta a Mons. Sergio Alfredo Fenoy…, op. cit., p. 1071.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o462

 
Respostas a algumas questões de S.E. Dom 
José Negri, Bispo de Santo Amaro, acerca da 
participação aos sacramentos do Batismo e do 
Matrimônio por parte de pessoas transexuais e 
de pessoas homoafetivas

Aos 14 de julho de 2023, chegou a este Discastério uma carta de 
S.E. Dom José Negri, Bispo de Santo Amaro (Brasil), contendo algu-
mas questões a respeito da possível participação aos sacramentos 
do Batismo e do Matrimônio por parte de pessoas transexuais e de 
pessoas homoafetivas.

Depois de estudar a respeito, este Dicastério respondeu como segue.

Respostas do Dicastério a S.E. Dom José Negri

As seguintes respostas repropõem, em substância, os conteúdos 
fundamentais de quanto, no passado, foi afirmado por este Dicasté-
rio sobre tal matéria[1].

1. Um transexual pode ser batizado?

Um transexual — que tenha sido submetido a tratamento hormonal 
e à intervenção cirúrgica de reatribuição de sexo — pode receber 
o Batismo nas mesmas condições dos outros fiéis, se não existam 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 463

situações em que se corra o risco de gerar escândalo público ou des-
orientação entre os fiéis. No caso de crianças ou adolescentes com 
problemáticas de natureza transexual, se estiverem bem prepara-
dos e dispostos, estes podem receber o Batismo.

Ao mesmo tempo, é necessário considerar o quanto segue, especial-
mente quando existem dúvidas sobre a situação moral objetiva em 
que se encontra uma pessoa, ou sobre as suas disposições subjeti-
vas para com a graça divina.

No caso do Batismo, a Igreja ensina que, quando o sacramento é 
recebido sem o arrependimento pelos pecados graves, o sujeito não 
recebe a graça santificante, ainda que receba o caráter sacramen-
tal. O Catecismo afirma: «Esta configuração a Cristo e à Igreja, realizada 
pelo Espírito, é indelével; ela permanece para sempre no cristão como dispo-
sição positiva à graça, como promessa e garantia da proteção divina e como 
vocação ao culto divino e ao serviço da Igreja»[2].

Santo Tomás de Aquino ensinava, de fato, que quando é removido o 
impedimento à graça, em alguém que recebeu o Batismo sem as justas 
disposições, o mesmo caráter «é uma causa imediata que dispõe a acolher 
a graça»[3]. Santo Agostinho de Hipona aludia a esta situação dizendo 
que, mesmo que o homem caia no pecado, Cristo não destrói o caráter 
recebido por ele no Batismo e busca (quaerit) o pecador, no qual foi 
impresso este caráter que o identifica como sua propriedade[4].

Assim podemos compreender a razão pela qual Papa Francisco quis 
sublinhar que o Batismo «é a porta que permite a Cristo Senhor habi-
tar a nossa pessoa e, a nós, imergir-nos no seu Mistério»[5]. Isto implica 
concretamente que «nem sequer as portas dos sacramentos se deveriam 
fechar por uma razão qualquer. Isto vale sobretudo quando se trata daquele 
sacramento que é a «porta»: o Batismo. (…) a Igreja não é uma alfândega; 
é a casa paterna, onde há lugar para todos com a sua vida fadigosa»[6].

Desse modo, mesmo quando permanecem dúvidas sobre a situação 
moral objetiva de uma pessoa ou senão sobre as suas disposições 
subjetivas para com a graça, não se deve jamais esquecer este 
aspecto da fidelidade do amor incondicional de Deus, capaz de gerar 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o464

também com o pecador uma aliança irrevogável, sempre aberta a 
um desenvolvimento igualmente imprevisível. Isto vale até mesmo 
quando no penitente não aparece de modo plenamente manifesto 
um propósito de emenda, porque frequentemente a previsibilidade 
de uma nova queda «não prejudica a autenticidade do propósito»[7]. Em 
todo caso, a Igreja deverá sempre convidar a viver plenamente todas 
as implicações do Batismo recebido, que se deve sempre compreen-
der e desdobrar dentro do caminho integral da iniciação cristã.

2. Um transexual pode ser padrinho ou madrinha de Batismo?

Em determinadas condições, pode-se admitir à função de padrinho 
ou madrinha um transexual adulto, mesmo que tenha sido subme-
tido a tratamento hormonal e à intervenção cirúrgica de reatribuição 
de sexo. Porém, como tal função não constitui um direito, a prudên-
cia pastoral exige que isso não seja permitido quando se verificasse 
um perigo de escândalo, de indevidas legitimações ou de uma des-
orientação da comunidade eclesial em âmbito educativo.

3. Um transexual pode ser testemunha de um matrimônio?

Não existe nada na vigente legislação canônica universal que proíba 
a uma pessoa transexual de ser testemunha de um matrimônio.

4. Duas pessoas homoafetivas podem figurar como genitores de 
uma criança que deve ser batizada e que foi adotada ou concebida 
com outros métodos, como a “barriga de aluguel”?

Para que a criança seja batizada deve existir a fundada esperança 
de que será educada na religião católica (cf. can. 868 §1, 2° CIC; can. 
681 §1, 1° CCEO).

5. Uma pessoa homoafetiva e que convive [maritalmente] pode ser 
padrinho de um batizado?

Segundo a norma do can. 874 §1, 1° e 3° CIC, pode ser padrinho ou 
madrinha quem possua a aptidão para tal (cf. 1°) e «leve uma vida de 
acordo com a fé e o encargo que vai assumir» (3°; cf. can. 685 §2 CCEO). 



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 465

Diverso é o caso em que a convivência de duas pessoas homoafetivas 
consiste não em uma simples coabitação, mas sim em uma estável e 
declarada relação more uxorio, bem conhecida da comunidade.

Em todo caso, a devida prudência pastoral exige que cada situação 
seja sabiamente ponderada, para salvaguardar o sacramento do 
Batismo e sobretudo a sua recepção, que é um bem precioso a ser 
tutelado, já que é necessário para a salvação[8].

Ao mesmo tempo, é preciso considerar o valor real que a comuni-
dade eclesial atribui à função de padrinho e madrinha, o papel que 
estes têm na comunidade e a consideração demonstrada por eles 
em relação aos ensinamentos da Igreja. Enfim, é necessário levar 
em conta também a possibilidade de que haja uma outra pessoa do 
círculo familiar para garantir a correta transmissão da fé católica ao 
batizando, sabendo que se pode sempre assitir ao batizando durante 
o rito não só como padrinho ou madrinha, mas também como teste-
munhas do ato batismal.

6. Uma pessoa homoafetiva e que convive [maritalmente] pode ser 
testemunha de matrimônio?

Não existe nada na vigente legislação canônica universal que proíba 
a uma pessoa homoafetiva e que convive de ser testemunha de um 
matrimônio.

Víctor Manuel Card. Fernández 
Prefeito

Ex Audientia Die 31/10/2023

Franciscus 

 

[1] Cf. Congregaçâo para a Doutrina da Fé, Nota reservada sobre algumas questões canô-
nicas inerentes ao transexualismo (21 dicembre 2018), Città del Vaticano, Sub secreto 
pontificio.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n. 1121.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o466

[3] Santo Tomás de Aquino, I Sent. IV, 4, 3, 2, 3: «est inmediata causa disponens 
ad gratiam»; IDEM, S. Th. III, q. 69, a. 9, ad 1: «Et sic omnes induunt Christum per 
configurationem characteris, non autem per conformitatem gratiae» («E, neste sen-
tido, todos se revestem de Cristo mediante a configuração a Ele com o caráter, não 
porém com a graça»).

[4] Cf. Santo Agostinho de Hipona, Sermo ad Caesariensis Ecclesiae plebem, 2 (PL 43, 
691-692): «Nunc vero ipse desertor, characterem fixit imperatoris sui. Deus et 
Dominus noster Iesus Christus quaerit desertorem, delet erroris criminem, sed 
non exterminat suum characterem».

[5] Francisco, Audiência geral (11 de abril de 2018).

[6] Francisco, Exortação Apostólica Evangelii gaudium, sobre o anúncio do Evangelho no 
mundo atual (24 de novembro de 2013), n. 47.

[7] João Paulo II, Carta ao Card. William W. Baum, por ocasião do curso sobre o foro 
interno organizado pela Penitenciaria Apostólica (22 de março de 1996), 5: Insegna-
menti XIX/1 [1996], 589.

[8] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n. 1277.



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 467

 
Carta a S.E. Mons. Ramón Alfredo de la Cruz 
Baldera, Obispo de San Francisco de Macorís 
(República Dominicana) sobre el acceso a la 
comunión eucarística de las madres solteras

 
Excelencia Reverendísima,

con fecha 24 de octubre de 2023, recibía un email suyo en el que 
expresaba su preocupación por el comportamiento de algunas 
madres solteras que «se abstienen de comulgar por temor al rigo-
rismo del clero y de los dirigentes comunitarios». Además, varias cartas 
de laicos recibidas por el Santo Padre vuelven sobre el mismo tema. 
Se advierte que en algunos países tanto los sacerdotes como algu-
nos laicos, de hecho, impiden a las madres que han tenido un hijo 
fuera del matrimonio acceder a los sacramentos e incluso bautizar 
a sus hijos.

Recientemente, el Santo Padre nos recordaba que «la Eucaristía es 
la respuesta de Dios al hambre más profunda del corazón humano, 
al hambre de vida verdadera: en ella Cristo mismo está verdadera-
mente entre nosotros para alimentarnos, consolarnos y sostener-
nos en nuestro camino»[1]. A las mujeres que, en esa situación, han 
optado por la vida y llevan una existencia muy compleja a causa de 
esa opción, se las debe alentar a acceder a la fuerza sanadora y con-
soladora de los Sacramentos.



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o468

El caso concreto de las madres solteras y las dificultades para acce-
der, ellas o sus hijos, a los sacramentos fue denunciada ya por el 
Santo Padre cuando era Cardenal de Buenos Aires: «hay presbíteros 
que no bautizan a los chicos de las madres solteras porque no fueron 
concebidos en la santidad del matrimonio. Estos son los hipócritas 
de hoy. Los que clericalizaron a la Iglesia. Los que apartan al pueblo 
de Dios de la salvación. Y esa pobre chica que, pudiendo haber man-
dado a su hijo al remitente, tuvo la valentía de traerlo al mundo, va 
peregrinando de parroquia en parroquia para que se lo bauticen»[2]. 
Luego, el Papa Francisco ha reconocido la valentía de estas mujeres 
por seguir adelante con su embarazo: «Sé que no es fácil ser una 
madre soltera, sé que la gente a veces las puede mirar mal, pero te 
digo una cosa, sos una mujer valiente porque fuiste capaz de traer 
éstas dos hijas al mundo. Vos podrías haberlas matado en tu vientre, 
y respetaste la vida, respetaste la vida que tenías dentro tuyo, y eso 
Dios te lo va a premiar, y te lo premia. No tengas vergüenza, andá 
con la frente alta: “Yo no maté a mis hijas, las traje al mundo” Te 
felicito, te felicito, y que Dios te bendiga»[3]

En este sentido, se debe trabajar pastoralmente en la iglesia local 
para hacer comprender que el hecho de ser madre soltera no impide 
el acceso a la Eucaristía. Como el resto de los cristianos, la confe-
sión sacramental de los pecados cometidos les permite acercarse 
a comulgar. La comunidad eclesial debe valorar, además, que son 
mujeres que acogieron y defendieron el don de la vida que llevaban en 
sus entrañas y que luchan, cada día, por sacar sus hijos adelante[4].

Ciertamente hay «situaciones difíciles» que es necesario discernir y 
acompañar pastoralmente. Puede ocurrir que alguna de estas madres, 
dada la fragilidad de su situación, algunas veces recurra a vender su 
cuerpo para sostener su familia. La comunidad cristiana esta llamada 
a hacer todo lo posible para ayudarle a evitar este gravísimo riesgo, 
más que juzgarla duramente. Por eso «los Pastores, que proponen a 
los fieles el ideal pleno del Evangelio y la doctrina de la Iglesia, deben 
ayudarles también a asumir la lógica de la compasión con los frágiles 
y a evitar persecuciones o juicios demasiado duros o impacientes»[5].



N .º  3  -  S e t emb r o -D e c emb r o  2 023 469

A menudo, cuando se comenta el episodio bíblico de la mujer adúl-
tera (Jn 8, 1-11), se remarca la frase final: «no peques más». Cier-
tamente, Jesús invita siempre a cambiar de vida, a responder más 
fielmente a la voluntad de Dios, a vivir con mayor dignidad. Sin 
embargo, esa frase no constituye el mensaje central de esta perícopa 
evangélica, que es sencillamente la invitación a reconocer que nadie 
puede arrojar la primera piedra. Por eso el Papa Francisco, refirién-
dose a las madres que deben criar solas a sus hijos recuerda que «en 
las difíciles situaciones que viven las personas más necesitadas, la 
Iglesia debe tener un especial cuidado para comprender, consolar, 
integrar, evitando imponerles una serie de normas como si fueran 
una roca, con lo cual se consigue el efecto de hacerlas sentir juzga-
das y abandonadas precisamente por esa Madre que está llamada a 
acercarles la misericordia de Dios»[6].

Finalmente, es preciso recordar las palabras del Santo Padre en su 
mensaje al Sínodo en las que subrayaba el rostro femenino y materno 
de la Iglesia y denunciaba las «actitudes machistas y dictatoriales» 
de aquellos ministros que «se exceden en su servicio y maltratan el 
pueblo de Dios»[7]. A Usted, le corresponde velar para que ese tipo 
de comportamientos no se den en su iglesia local.

Al comunicarle todo lo anterior, aprovecho la ocasión para desearle 
una feliz Navidad y reafirmarle mi fraternal afecto.

dev.mo.

Victor Manuel Card. Fernández 
Prefecto

Ex Audientia Die 13/12/2023 

Franciscus

 
 



Bo l e t í n  O f i c i a l  d e l  O b i s p a d o  d e  Lu g o470

[1] Francisco, Discurso A los miembros del Comité Organizador del Congreso Eucarístico 
Nacional de los Estados Unidos de América (19 junio 2023).

[2 ]Jorge Cardenal Bergoglio, Homilía en ocasión de la misa de clausura del Encuentro 
2012 de Pastoral Urbana Región Buenos Aires (2 septiembre 2012).

[3] Francisco, Video Conferencia trasmitida por el Canal de Noticias ABC News en cone-
xión con tres ciudades de los Estados Unidos (4 septiembre 2015).

[4] Cf. Juan Pablo II, Carta a las mujeres (29 junio 1995), n. 5: «cuánto reconocimiento 
merecen en cambio las mujeres que, con amor heroico por su criatura, llevan a 
término un embarazo derivado de la injusticia de relaciones sexuales impuestas 
con la fuerza; y esto no sólo en el conjunto de las atrocidades que por desgracia 
tienen lugar en contextos de guerra todavía tan frecuentes en el mundo, sino tam-
bién en situaciones de bienestar y de paz, viciadas a menudo por una cultura de 
permisivismo hedonístico, en que prosperan también más fácilmente tendencias 
de machismo agresivo. En semejantes condiciones, la opción del aborto, que es 
siempre un pecado grave, antes de ser una responsabilidad de las mujeres, es un 
crimen imputable al hombre y a la complicidad del ambiente que lo rodea».

[5] Francisco, Exhortación apostólica postsinodal Amoris laetitia sobre el amor en la 
familia (19 marzo 2016), n. 308.

[6] Ibidem, n. 49.

[7] Francisco, Intervención del Santo Padre ante la 18 Congregación General de la XVI 
Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos (25 octubre 2023).






	Botón 2: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 
	Página 59: 
	Página 61: 
	Página 63: 
	Página 65: 
	Página 67: 
	Página 69: 
	Página 71: 
	Página 73: 
	Página 75: 
	Página 77: 
	Página 79: 
	Página 81: 
	Página 83: 
	Página 85: 
	Página 87: 
	Página 89: 
	Página 91: 
	Página 93: 
	Página 95: 
	Página 97: 
	Página 99: 
	Página 101: 
	Página 103: 
	Página 105: 
	Página 107: 
	Página 109: 
	Página 111: 
	Página 113: 
	Página 115: 
	Página 117: 
	Página 119: 
	Página 121: 
	Página 123: 
	Página 125: 
	Página 127: 
	Página 129: 
	Página 131: 
	Página 133: 
	Página 135: 
	Página 137: 
	Página 139: 
	Página 141: 
	Página 143: 
	Página 145: 
	Página 147: 
	Página 149: 
	Página 151: 
	Página 153: 
	Página 155: 
	Página 157: 
	Página 159: 
	Página 161: 
	Página 163: 
	Página 165: 
	Página 167: 

	Botón 4: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 
	Página 59: 
	Página 61: 
	Página 63: 
	Página 65: 
	Página 67: 
	Página 69: 
	Página 71: 
	Página 73: 
	Página 75: 
	Página 77: 
	Página 79: 
	Página 81: 
	Página 83: 
	Página 85: 
	Página 87: 
	Página 89: 
	Página 91: 
	Página 93: 
	Página 95: 
	Página 97: 
	Página 99: 
	Página 101: 
	Página 103: 
	Página 105: 
	Página 107: 
	Página 109: 
	Página 111: 
	Página 113: 
	Página 115: 
	Página 117: 
	Página 119: 
	Página 121: 
	Página 123: 
	Página 125: 
	Página 127: 
	Página 129: 
	Página 131: 
	Página 133: 
	Página 135: 
	Página 137: 
	Página 139: 
	Página 141: 
	Página 143: 
	Página 145: 
	Página 147: 
	Página 149: 
	Página 151: 
	Página 153: 
	Página 155: 
	Página 157: 
	Página 159: 
	Página 161: 
	Página 163: 
	Página 165: 
	Página 167: 

	Botón 3: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 
	Página 60: 
	Página 62: 
	Página 64: 
	Página 66: 
	Página 68: 
	Página 70: 
	Página 72: 
	Página 74: 
	Página 76: 
	Página 78: 
	Página 80: 
	Página 82: 
	Página 84: 
	Página 86: 
	Página 88: 
	Página 90: 
	Página 92: 
	Página 94: 
	Página 96: 
	Página 98: 
	Página 100: 
	Página 102: 
	Página 104: 
	Página 106: 
	Página 108: 
	Página 110: 
	Página 112: 
	Página 114: 
	Página 116: 
	Página 118: 
	Página 120: 
	Página 122: 
	Página 124: 
	Página 126: 
	Página 128: 
	Página 130: 
	Página 132: 
	Página 134: 
	Página 136: 
	Página 138: 
	Página 140: 
	Página 142: 
	Página 144: 
	Página 146: 
	Página 148: 
	Página 150: 
	Página 152: 
	Página 154: 
	Página 156: 
	Página 158: 
	Página 160: 
	Página 162: 
	Página 164: 
	Página 166: 
	Página 168: 

	Botón 5: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 
	Página 60: 
	Página 62: 
	Página 64: 
	Página 66: 
	Página 68: 
	Página 70: 
	Página 72: 
	Página 74: 
	Página 76: 
	Página 78: 
	Página 80: 
	Página 82: 
	Página 84: 
	Página 86: 
	Página 88: 
	Página 90: 
	Página 92: 
	Página 94: 
	Página 96: 
	Página 98: 
	Página 100: 
	Página 102: 
	Página 104: 
	Página 106: 
	Página 108: 
	Página 110: 
	Página 112: 
	Página 114: 
	Página 116: 
	Página 118: 
	Página 120: 
	Página 122: 
	Página 124: 
	Página 126: 
	Página 128: 
	Página 130: 
	Página 132: 
	Página 134: 
	Página 136: 
	Página 138: 
	Página 140: 
	Página 142: 
	Página 144: 
	Página 146: 
	Página 148: 
	Página 150: 
	Página 152: 
	Página 154: 
	Página 156: 
	Página 158: 
	Página 160: 
	Página 162: 
	Página 164: 
	Página 166: 
	Página 168: 

	Botón 6: 


